
 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

1 
 

 

 

LA UNIVERSIDAD Y EL HUMANISMO EMANCIPATORIO:   
Una nueva periodización de la Historia Colonial Quiteña 

 
 
 
rtsosa@uce.edu.ec 

Rex Tipton Sosa Freire1 
Universidad Central del Ecuador 

 
 

 

Resumen 
 

¿Por qué la ciudad de Quito fue la pionera, en Sudamérica, en suplantar el gobierno colonial, a 

comienzos del siglo XIX? El texto se propone indagar el protagonismo que tuvo la universidad en 

el desarrollo del periodo colonial y la decisiva influencia en el proceso emancipador, todo esto, en 

base a una exhaustica revisión documental en archivos y bibliotecas. Para desentrañar el sendero 

por el que transitó el primer grito de la independencia se analizó primero al humanismo salmantino 

que tempranamente llegó a la ciudad y que, a lo largo de los siglos, sufrió mutaciones que han sido 

clasificadas en cuatro periodos. Según esta nueva periodización se han identificado a los 

humanismos paternalista, universitario, contestatario y emancipatorio, en este último se han 

identificado las líneas ideológicas, los personajes, la bibliografía y más motivaciones que vigorizaron 

el espíritu revolucionario de los quiteños. Se ha demostrado que la ciudad estuvo llamada a liderar 

el proceso emancipador porque, entre otros, sufrió la falta de atención oportuna de la monarquía, 

la consecuente insatisfacción de sus habitantes y porque en ella funcionaron, simultáneamente, tres 

universidades que favorecieron el despertar de un pensamiento propio, un procerato local y la 

formación de los cuadros dirigentes del proceso revolucionario.  
 

 

Palabras Clave 
 

Quito – Universidades – Filosofía – Humanismo – Independencia 

 

 

 
1  Especialista en Historia Andina por la Universidad "Simón Bolívar" - sede Quito. Doctor en el programa de Historia Medieval, 

Moderna, Contemporánea y de América por la Universidad de Salamanca / España. Orcid: 0000-0002-5531-6171 

 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

2 
 

 

 

 
THE UNIVERSITY AND EMANCIPATORY HUMANISM:   

A new periodization of Quito's colonial history 
 
 
rtsosa@uce.edu.ec 

Rex Tipton Sosa Freire 
Universidad Central del Ecuador 

 
 
 

Abstract  
 

Why was the city of Quito the pioneer, in South América, in supplanting the colonial government, at 

the beginning of the 19th century? This text aims to investigate the leading role of the university 

in the development of the colonial period and its decisive influence of the emancipatory process, 

all based on an exhaustive documentary review of archives and libraries. To unravel the path 

followed by the first cry for independence, we first analyze the Salamancan humanism that arrived 

early in the city and which, over the centuries, underwent mutations that have been classified into 

four periods. According to this new periodization, paternalistic, university, protestant and 

emancipatory humanisms have been identified. Within the latter, the ideological lines, 

personalities, bibliography and other motivations that invigorated the revolutionary spirit of the 

Quito people have been identified. It has been demonstrated that the city was destined to lead the 

emancipation process because, among other things, it suffered from the lack of attention from the 

monarchy, the resulting dissatisfaction of its inhabitants, and because three universities operated 

simultaneously there, favoring the awakening of a unique way of thinking, a local procerato, and 

the training, of the leading cadres of the revolutionary process.  
 

 

Key Words 
 

Quito – Universities- Philosophy – Humanism - Independence. 
 

  

  



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

3 
 

Introducción 

La historiografía ecuatoriana ha invisibilizado a la universidad como gestora 

de la independencia. Sin embargo, las últimas investigaciones han demostrado su 

efectiva y contundente participación no solo como centro de circulación y debate 

ideológico sino como gestora de los cuadros dirigentes que, en la primera década 

del siglo XIX, asumirían el reto emancipador. La universidad, como entidad 

educadora, promovió una suerte de sucesos, claramente identificados en el 

tiempo, que desembocaron en 1809 cuando se propició un golpe de estado y se 

proclamó un gobierno con actores locales. Y hoy, la Universidad Central del 

Ecuador, es la heredera de este legado. Un seguimiento más exhaustivo de estos 

sucesos ha permitido formular una redefinición histórica de la etapa colonial 

quiteña.  

¿Cómo quedó estructurada esta nueva periodización? El estudio buscará 

desentrañar este entresijo, sustentado en otro estudio pionero, de nuestra autoría2, 

que demostró la efectiva participación de la universidad en el proceso 

independentista. Institución que marcaría, poderosamente, el desarrollo colonial 

de los quiteños. La metodología de este trabajo ha recurrido a fuentes primarias y 

secundarias. Las primeras conservadas en el Archivo Nacional y la Universidad 

Central del Ecuador y, las segundas, en los trabajos de Francisco Piñas: Resumen 

del Archivo jesuítico y Cartas anuas (2008), Inventario de la Universidad de San 

Gregorio de la Compañía de Jesús durante su secuestro (2008), Preámbulo a la 

Historia Moderna del reino de Quito de Juan de Velasco (2013), Las bibliotecas de 

la Compañía de Jesús de Quito (2017). Eugenio Espejo, Escritos, (1912), Manuel 

Rodríguez de Quiroga, Alegato. Con estos insumos, se analizará el papel que ha 

jugado la universidad en desarrollo humanístico de Quito, en la etapa colonial, 

atendiendo a una lógica cronológica y el marco de la historia política de la ciudad.  

El estudio estará dividido en tres partes. En la primera se reseña los 

antecedentes del humanismo quiteño y, en la segunda, las periodizaciones 

propuestas por dos filósofos, uno argentino y otro ecuatoriano. En la tercera, la 

periodización sugerida en torno a cuatro ciclos humanistas: propiciatorio, 

universitario, contestatario y emancipatorio, este último acompañado de las bases 

doctrinarias que le dieron soporte, los personajes y los libros que favorecieron 

 
2  Sosa Freire, Rex Típton, “Alma mater insurgente”, historia de la Universidad Central del Ecuador y su participación 

en la independencia de Quito, siglos XVI – XIX, Salamanca / España, Editorial USAL, 2021. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

4 
 

primero la emancipación mental de los quiteños y que luego empujaron la 

independencia política de la Real Audiencia. Todos estos, con la participación 

decidida de la universidad como gestora del humanismo emancipatorio de los 

quiteños.  

 

1. ANTECEDENTES 

El territorio de actual Ecuador se encuentra en sud-américa, entre Colombia 

al norte y Perú al sur. Este espacio empezó a individualizarse del virreinato peruano 

en 1563, año en que la recién creada Real Audiencia de Quito quedó delimitada 

por los puertos de Buenaventura al norte y el de Piura al sur, el mar océano al 

occidente y, al oriente, las tierras que se conquistaren…3 Así, la nominación de 

Quito se consolidó en el imaginario, de propios y extraños, como el territorio que 

hoy ocupa el actual país. Será en 1830, con la instauración republicana que se 

adopta en nombre de Ecuador, término patentado por la misión geodésica franco 

- española que llegó en 1736 para medir un arco del meridiano terrestre. Sirva esta 

aclaración para situar, dentro de este gran espacio, a la ciudad de Quito que 

empezó a fungir como la capital política del territorio y que fue la cuna ancestral 

del pueblo quitu. Este estudio centrará su atención dentro de esta ciudad y, por 

ello, el término quiteño hará referencia solo a los citadinos cuanto no a los 

habitantes del resto de la audiencia. 

Con la primigenia llegada de los conquistadores a estos territorios, llegaron 

también herramientas, armamentos e ideologías. Con las herramientas, entre ellas 

la rueda y los cinceles, los quiteños construyeron primorosas iglesias y dieron luz a la 

escuela quiteña de arte. Con los fusiles aprendieron a cazar animales, mas con el 

paso del tiempo se los volvieron contra los mismos conquistadores. Con las 

ideologías, en cambio, empezaron a construir un pensamiento nuevo. Cimentaron 

sentimientos de identidad en el territorio que los vio nacer. Sentidos de pertenencia 

que algún momento buscará emanciparse del tutelaje extranjero. 

Paradójicamente, quienes habían llegado al territorio quiteño para salvaguardar 

los derechos de los pueblos originarios, habían sembrado la semilla de la subversión 

que más tarde germinará y se irá contra el sistema que ellos mismo representaban.  

En 1534, fecha en que Sebastián de Benalcázar asentaba el cabildo y 

firmaba la primera acta de fundación de la ciudad de Quito, se inauguraba una 

 
3  Recopilación de las leyes de indias, Ley X de la Audiencias y Chancillerías Reales de la Indias, Título XV, Libro 11. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

5 
 

suerte de conflicto que jamás se saldó porque nunca se armonizaron las relaciones 

entre los conquistadores y los pueblos originarios. Como es conocido, con las 

huestes extranjeras llegaron también los religiosos que empezaron a enseñar las 

primeras letras y las artes a los nativos. Y será precisamente con ellos que llegan 

también las doctrinas contestatarias contra el sistema monárquico. Los idearios que 

empezaron a cuestionar el donativo pontificio y, en general, la conquista armada 

desplegada a pretexto de la evangelización. En este aspecto se debe destacar el 

protagonismo que, al principio, tuvieron los dominicos.4 Al finalizar el siglo XVI, 

arribaron también los jesuitas y las doctrinas aún más contestatarias que serán 

materia de estudio en las universidades quiteñas5. 

Desde muy tempranas épocas, y a lo largo de tres centurias de coloniaje, 

los quiteños fueron testigos del conflicto de los poderes civiles con el eclesiástico, a 

propósito del Patronato Real.6 Sin embargo, en ambos poderes había de aquellos 

que consagraron sus esfuerzos en defensa de los derechos de los nativos y de 

condena contra aquellos que los vulneraban de forma recurrente. Al finalizar el 

siglo XVI, una enorme legión de mestizos, poblaban el territorio muchos de los 

cuales se volvieron renuentes al autoritarismo, especialmente de los castellanos 

que sometieron, por la fuerza, a sus ancestrales progenitores. En la revolución de 

las alcabalas de 1592 – 1593 no solo que explotaron las antipatías mutuas entre los 

poderes civil y eclesiástico, sino que afloraron las animadversiones de los que ya se 

consideraban quiteños contra aquellos que comulgaban con la monarquía. Es 

decir, ya no fue un conflicto entre nativos contra extranjeros sino entre los mismos 

quiteños que abrazaban posturas absolutamente contrarias7. 

A lo largo de tres centurias de coloniaje, el humanismo primigenio que arribó 

a suelo quiteño sufrió profundas mutaciones, todo esto en apego a la incidencia 

universitaria de la ciudad. Una realidad particular que muy pocas ciudades 

 
4  Como es sabido, la Universidad de Salamanca fue la gestora de una nueva escuela pensamiento humanista que, con 

Francisco de Vitoria a la cabeza, cuestionaba abiertamente el donativo papal, aunque no el proceso evangelizador. 
No obstante, abogaba por que se respeten los derechos adquiridos de los pueblos originarios. Rechazaba el uso de 
la violencia peor aún en el proceso evangelizador. El derecho natural cobró mucha más fuerza cuando otros teólogos 
salmantinos fortalecían estas doctrinas con nuevas reflexiones.  

5  Hubo de aquellos que siendo de otras órdenes religiosas aportaron también con esta corriente. Los jesuitas Francisco 
Suárez y Juan de Mariana reflexionaban y quizá motivaron al uso del derecho a la resistencia y ni qué decir, el 
regicidio y el tiranicidio como opciones extremas cuando los monarcas extremasen sus despotismos. 

6  Véase a Villarroel, Gaspar de, Gobierno eclesiástico – pacífico y unión de los dos cuchillos pontificio y regio, Quito, 
Imprenta del Ministerio de Gobierno, 1943. 

7  Tomás Pérez vejo afirma que, por ejemplo, las guerras de independencia fueron guerras civiles entre los mismos 
americanos porque, a inicios del siglo XIX, eran ínfimas las poblaciones originarias de España. La inmensa mayoría 
eran americanos. Véase a Pérez Vejo, Tomás, Legía criolla, una reinterpretación de las guerras de independencia 
hispanoamericanas. México, Tusquets ediciones, 2002. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

6 
 

pudieron usufructuar. El primero, denominado propiciatorio, buscó poner en 

“policía” a los pueblos originarios y defenderlos de los atropellos de los 

conquistadores. Todo esto, liderado por algunos prelados y uno que otro 

presidente. El segundo, universitario a partir del funcionamiento simultáneo de tres 

universidades y un seminario en la ciudad y con ello, las condiciones para redefinir 

doctrinas y crear sentidos de identidad en la población local. Con las reformas 

borbónicas y, desde el inicio del siglo XVIII, el contestatario que se caracterizó por 

una serie de revoluciones que soliviantaron las bases estructurales de la monarquía 

en la región. Y, por fin, el emancipatorio que propició la revolución 

independentista.  

Para una mejor comprensión de estos postulados, se requiere de unas 

mínimas precisiones, a la hora de periodizarlos. En este sentido, primero se analizará 

la propuesta del filósofo argentino Arturo Andrés Roig, seguida de la del 

ecuatoriano Juan Baldano. Ambos tomaron como hilo conductor el humanismo 

salmantino, que surgió en cuanto se conoció la violenta conquista que tenía lugar 

en el Nuevo Mundo. 

 

2. PERIODIZACIONES PREVIAS 

Arturo Andrés Roig8 dividió el humanismo quiteño en tres etapas. Identificó 

primero un humanismo paternalista que fue desplegado por los mismos europeos 

coincidiendo con las guerras de conquista. Ante la sed de riquezas de los 

conquistadores y sus excesos de violencia se levantaron las voces de algunos 

personajes civiles y religiosos que, tanto en América como en España, se vieron en 

la necesidad de crear las bases indispensables para una cristianización pacífica. 

Para Roig, estos personajes buscaban conservar las formas de vida autónoma de 

los pueblos conquistados, reconociendo, desde una visión eurocéntrica, el modo 

histórico de vida que en América se había desarrollado. De ahí, por ejemplo, la 

necesidad que se impusieron de la prédica cristiana en la lengua de los naturales. 

En este intento, hubo también autoridades laicas que salieron en su defensa con 

los consecuentes conflictos con sus similares y hasta con los mandos religiosos9.  

Para la segunda mitad del XVII, y siguiendo a Roig, el humanismo ambiguo 

coincide con el surgimiento de un nuevo sujeto histórico identificado en la clase 

 
8  Filósofo argentino que se radicó y educó en Quito hasta finales del siglo XX. 
9  Roig, Arturo Andrés, Humanismo en la segunda mitad del siglo XVIII, T. I., Quito, BCE y CEN, 1984, pp, 28-34. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

7 
 

terrateniente criolla “que primero de modo tímido y ambiguo, y luego de manera 

franca, comenzaría a asumir el liderazgo de la sociedad de la época”10. Es decir 

en una etapa que estaría llegando al ocaso de los Austrias y, en Quito ya estaban 

funcionando tres colegios – universidades. Concomitante con el desplazamiento y 

olvido de la raza indígena, el auto- reconocimiento y auto afirmación de los criollos 

se concretó en las ciudades. En ellas afloraron las diferencias de castas que 

entraron en franca disputa y que se replicaron dentro de las mismas 

congregaciones religiosas donde se estaba resquebrajando los débiles equilibrios 

de alternabilidad que se había establecido en algunos cargos11. Los nuevos 

discursos expresados en cartas, crónicas, descripciones geográficas, itinerarios, 

gramáticas y sermones se los concibió sin referencia alguna del segmento 

indígena12.  

Por último, el humanismo ilustrado fue determinante, a partir de las reformas 

borbónicas, para radicalizar el atávico enfrentamiento que mantenían los criollos 

quiteños, esta vez aupados por los mestizos, contra los criollos españolizados. Los 

quiteños que se adscribían como vasallos del imperio buscaban ansiosamente 

participar en la burocracia administrativa, pretensión que jamás será atendida por 

la monarquía y por eso, la ciudad, motivada por la nefasta y negligente 

propaganda de los criollos ilustrados, volvió a involucrarse en una nueva revolución, 

conocida como la de los estancos y/o de los barrios de Quito, a mediados del siglo 

XVIII. Revolución que ya se mostraba como la primera manifestación política de los 

criollos y los mestizos aliados en contra de los funcionarios de la monarquía. Los 

antiguos vasallos comenzaron a autodenominarse “ciudadanos” muy cercanos de 

las instituciones universitarias y que, siendo intelectuales y masones, se habían 

vinculado en las denominadas sociedades patrióticas de amigos del país13. Surgió 

además la necesidad de contrarrestar la calumnia que se había escrito en contra 

de América. En síntesis, el humanismo español, luego que se afincó en Quito, tuvo 

la virtud de pervivir gracias a que fue asumido y defendido después por los 

pensadores quiteños14. 

Por su parte, el filósofo cuencano Juan Baldano, rescata la doctrina 

lascasiana para la salvación del hombre americano. En el primer aspecto de su 

 
10  Ibid., p. 35. 
11  Ibid., p. 35. 
12  Ibid., pp. 35-43. 
13  Ibid., p. 47. 
14  Ibid., pp. 43-49.  



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

8 
 

periodización, denominado el humanismo de la salvación, se destacaron los 

clérigos, los letrados y los juristas. Desde el famoso sermón de Montesinos y pasando 

por la Gramática de fray Domingo de Santo Tomás, todos abogaron por la 

salvación de las almas de los indígenas15. El uso de la lengua nativa para su 

evangelización es un ámbito coincidente con la tesis de Roig. 

El humanismo del encubrimiento comienza a mediados del siglo XVII con la 

negación de la realidad humana de los pueblos originarios pues “los efectos 

deshumanizantes de la colonización española eran evidentes al palpar el estado 

de miseria y abandono en el que vivía la población indígena.” Los nuevos sujetos 

de este humanismo son, “por primera vez el mestizo, el propio indio y, 

eventualmente, el criollo y el español”16. En este periodo aparece el Itinerario para 

párrocos de indios del obispo De la Peña Montenegro, obra que procuraba normar 

el buen trato de los religiosos, pese a que denigra su condición pues los considera 

gente miserable17.  Pero su mayor apuesta se circunscribe al encubrimiento que se 

hizo de la realidad misma de la sociedad. Tanto pueblos originarios como mestizos 

fueron invisibilizados mediante múltiples fórmulas de ocultamiento. Este humanismo 

se termina cuando “se rompe el juego encubridor, es decir, cuando se vuelve 

explícito lo que estaba implícito, cuando al silencio le sustituyen las palabras y 

cuando a la sensación de quietud le reemplaza la conciencia de temporalidad”18. 

Por último, el humanismo del auto reconocimiento o de la conciencia de la 

propia identidad aparece a mediados del siglo XVIII en el seno de un grupo de 

intelectuales y fuera del aula universitaria y cuando el pensamiento analítico y 

crítico que, con el tiempo, se tornará en irreverente19. ¿Qué desencadena este 

nuevo humanismo? Baldano identificará un primer aspecto, la tendencia europea 

de ver al americano de forma peyorativa, situación que permitió la conciencia de 

clase de los criollos y, un segundo, el ascenso social de los mestizos como nuevos 

actores que perturban el rígido esquema de la sociedad quiteña. “Criollos y 

mestizos son ahora los sujetos de esta corriente de pensamiento humanista, los dos 

toman conciencia de la situación…, pues frente al estado de pobreza material en 

el que había caído la región…, se preguntan ¿qué somos como país?, ¿qué somos 

 
15  Baldano, Juan, Identidad y formas de lo ecuatoriano. Quito, Eskeletra editorial, 2014, pp. 142-149 
16  Ibid., pp. 149-157. 
17  Ibid., p. 152. 
18  Ibid., p. 157. 
19  Ibid., p. 157. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

9 
 

como pueblo?”20. Es el tiempo en que surge la obra del jesuita criollo Juan de 

Velasco como muestra de la evolución histórica vivida por los quiteños y que, 

tiempo después, la cultura letrada de la ciudad se permeará para aceptar en su 

seno a un mestizo como fue Eugenio Espejo con toda su vitalidad de pensamiento. 

El autor termina por aceptar que toda esta oleada científica y crítica de los 

quiteños estuvo empujada también por las reformas borbónicas que terminaron, 

finalmente, afectando no solo a las élites sino también a las clases más 

depauperadas de la audiencia21. 

 Tal y como se puede apreciar, los filósofos coinciden en la indiscutible 

influencia que tuvo la irrupción de la cultura europea en la concienciación de los 

quiteños ilustrados que vieron, en muchas de sus doctrinas, la herramienta 

adecuada para lograr primero su emancipación mental, base fundamental para 

luego buscar y alcanzar la independencia política de la monarquía española. Lo 

que no se advierte, en ninguno de ellos, es la presencia esencial que tuvo la 

universidad en la preparación de los quiteños ilustrados que se involucrarán en el 

proceso libertario que dio fin al periodo colonial.  

 A continuación, se analizará, desde la perspectiva del historiador, el 

derrotero que siguió el humanismo quiteño, vinculado a la presencia de tres 

universidades y sujeto a los anclajes de las doctrinas que irrumpían desde fuera y 

desde dentro.  

 

3. NUEVA PERIODIZACIÓN 

 Desde 1534, año en que los conquistadores pusieron pie en suelo 

quiteño, empezó toda una arremetida armada y religiosa contra los pueblos 

originarios. Pueblos que tuvieron la fortaleza de defenderse enfrentando, por 

primera vez, las mortales armas de fuego, los caballos y las experticias bélicas de 

las huestes ibéricas. Tres centurias después, los quiteños enfrentaron, con esas 

mismas armas, su independencia en las primeras décadas del siglo XIX. 

Esta larga etapa de la historia ha sido periodizada, como se ha visto, de 

diversas formas. En este caso, y frente a los planteamientos ya esbozados, se 

propone una nueva periodización, pero esta vez, poniendo énfasis en la realidad 

universitaria de la ciudad. El acrónimo PUCE, derivado de la frase ampliamente 

 
20  Ibid., p. 158. 
21  Ibid., pp. 157-171. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

10 
 

reconocida dentro de la institución, Poderosa Universidad Central del Ecuador, 

guarda relación con los cuatro humanismos identificados en este estudio: 

Propiciatorio, Universitario, Contestatario y Emancipador. 

Esta nueva forma de presentar la historia colonial quiteña pretende facilitar 

una comprensión más acotada de esta importante etapa de la vida académica 

y política de la ciudad. El humanismo, como corriente filosófica de vanguardia, fue 

ampliamente difundida en las universidades locales, desde sus orígenes, 

amparadas por autoridades civiles y religiosas que pasaron por las mismas 

universidades ibéricas y, concretamente, por la de Salamanca, cuna de la escuela 

teológica y jurídica. En esta línea, muchos quiteños publicaron textos de estudio tan 

afamados como los que se escribían en la península, pero acondicionados a la 

realidad local. Con estos y otros vestigios de archivo, se ha podido clasificar en 

etapas la presencia del humanismo moderno en la sociedad colonial quiteña. 

 

3.1 EL HUMANISMO PROPICIATORIO (1534 – 1592) 

Algunos destacados líderes de la conquista se solidarizaron con las duras 

condiciones a las que habían sido sometidos los pueblos originarios por parte de 

sus connacionales que extremaban su brutalidad bélica y sus codicias 

económicas. No cabe duda que la conquista estuvo marcada por la divergencia 

de pareceres de sus actores pues unos abogaban por defender los derechos 

legítimos que asistía a los quiteños y los otros que buscaban, a toda costa, riqueza 

y poder. Quienes abogaban por sus derechos naturales, entre ellos unos cuantos 

religiosos, acometieron primero con la educación de los más jóvenes. Por tanto, 

propiciaron una manifestación de tipo escolar, de educación y adoctrinamiento. 

Cuál si de la mano del profesor al alumno o del padre al hijo lo que significa que, 

en cierta medida, existen coincidencias con los planteamientos de los filósofos. 

Esto, equivale decir que, bajo el pensamiento aristotélico que consideraba la 

existencia de seres infantiles necesitados de ayuda de un preceptor, la tesis de 

Sepúlveda se vio fortalecida pues, como es sabido, defendía a ultranza la 

conquista armada22. 

Comienza en 1538 cuando se abre la primera escuela para naturales en el 

claustro franciscano y llega hasta los años 1592 – 1593 en que se protagonizó la 

 
22  Véase a Castilla Urbano, Francisco, “Juan Ginés de Sepúlveda: en torno a una idea de civilización” en: Revista de 

Indias, Vol. 52, Nº 195/196, España, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1992. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

11 
 

revolución de las alcabalas y se inauguraron la universidad de Sal Fulgencio y el 

Seminario de San Luis. Desde el principio se caracterizó por aquel empeño 

evangelizador a la par del adiestramiento en las artes manuales. A partir de aquí 

se marca un hecho trágico: la decadencia irreversible de la cultura indígena que 

pasó a planos secundarios sin posibilidades de rehabilitación23. A la vez que 

algunos prelados y unos cuantos presidentes empiezan a defender sus derechos 

consustanciales, la clerecía empezaba a suplantar y sepultar, en las aulas, la 

cultura ancestral de sus pupilos. Si bien es cierto que hay intentos por evangelizarlos 

en su propia lengua, el empeño dura muy poco por lo inadecuado de sus 

resultados. El castellano, no obstante, terminará imponiéndose como lengua de 

estudio, aunque más tarde será reemplazada por el latín, especialmente en las 

aulas universitarias. En definitiva, el humanismo europeo pasó por encima de la 

cultura nativa porque prácticamente la arrasó. 

¿Cuáles eran las doctrinas que estaban en boga en este periodo? Francisco 

de Vitoria había causado furor en la monarquía castellana en la medida que su 

tesis iusnaturalista se contraponía al derecho de conquista que sostenía Juan Ginés 

de Sepúlveda. Desde el sermón de Montesinos en 1511 y la valiente defensa que 

hiciera de la suerte de los pueblos originarios americanos fray Bartolomé de las 

Casas, la nueva corriente de pensamiento que emergió en la dominica Universidad 

de Salamanca, continuaría cuestionando el donativo papal y la posesión que 

hicieran los reyes castellanos de los territorios americanos. La conocida escuela 

teológica y jurídica española emergió a partir del pensamiento de Vitoria y, en 

torno de sus tesis, aportaron otros tantos teólogos dominicos e incluso jesuitas de la 

península. En América, muchos religiosos llegados de los reinos castellanos, también 

se unieron a la causa escribiendo algunas obras y liderando procesos civilizatorios. 

Se destaca la convicción de algunos obispos, que, aprovechando su 

preeminencia, salieron en defensa de los derechos naturales que asistía a los 

nativos. Sustentados en las tesis humanistas salmantinas destacaron en Quito, por 

ejemplo, los prelados españoles Pedro de la Peña (1563-1583)24 y Luis López de Solís 

 
23  Arturo Andrés Roig, Humanismo…, T. I. op. cit., p. 27. 
24  Nacido en Covarruvias en 1522. Luego que tomó los votos de la Orden de Predicadores el 3 de marzo de 1539, en el 

convento de San Pablo de Burgos, pasó a Valladolid. “En su carrera de estudiante respiró el ambiente teológico, 
creado por Francisco de Vitoria y Domingo de Soto y mantenido luego por Domingo Báñez y Melchor Cano”24. Este 
periplo académico lo convirtió en fiel seguidor de los postulados salmantinos que luego lo acompañarán en su largo 
trajinar por tierras americanas. A mediados del siglo XVI, ya fue protagonista en el ámbito académico de Nuevo 
México. El 25 de enero de 1553 se inauguró la Universidad de México y fue el Padre de la Peña su organizador 
principal y el primer catedrático de Prima de Teología que enseñó durante un trienio. Estas virtudes, hizo que pronto 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

12 
 

(1594-1605)25. El primero, mentor de la universidad mexicana y luego propiciador 

de las universidades quiteñas y, el segundo, gestor del Seminario de San Luis en 

Quito. En este ámbito, el primer quiteño que destaca, por sus escritos, fue el fraile 

Pedro Bedón26 que presentó dura crítica al presidente de la Audiencia, Manuel 

Barros de San Millán, por permitir el arribo de tropas peruanas para reprimir a los 

quiteños que protagonizaron la revolución de las alcabalas entre 1592 - 1593. La 

particularidad de Bedón es que escribió tal y como los hicieran los estudiantes de 

Francisco de Vitoria, asumiendo una postura totalmente contraria a la actitud 

guerrerista de las autoridades reales. 

Pero hay que rescatar también las figuras de los presidentes de audiencia 

que fueron absolutamente humanistas. Comenzando por Hernando de Santillán 

(1519- 1575)27 del que se recuerda la creación del hospital de la Divina Misericordia 

en Quito hasta el mismo Manuel Barros de San Millán (1587-1593)28 quien enfrentó 

la revolución de las alcabalas. Pese a que en este periodo no se había inaugurado 

universidad alguna en la ciudad, se había creado las condiciones necesarias para 

 
el monarca ponga sus esperanzas en que pudiera hacerse cargo de una diócesis, como la de Quito, de reciente 
creación. Felipe II lo promovió ante el Vaticano y el sumo pontífice lo ratificó de inmediato. En su viaje a dicha ciudad, 
de la Peña se dejó acompañar de cinco sacerdotes dominicos, haciéndose cargo de la silla episcopal el 27 de abril de 
1566. 

25  Nació en Salamanca en 1534, coincidiendo con el año fundacional de Quito. Fue de familia noble. Estudió en la 
Universidad salmantina y tomó los hábitos de San Agustín en 1553. Tres años después viajó al Perú. A poco de haber 
llegado a Lima se ordenó de sacerdote y luego fue profesor de Filosofía en Lima. Después fue asignado al convento 
de la ciudad de Trujillo como Predicador y Lector de Teología. Como visitador de la Audiencia de Charcas fue muy 
fustigado por parte de algunos oidores de quienes se habían enemistado porque no había aceptado sobornos. Tales 
acusaciones fueron desestimadas por el monarca y más bien reconoció sus méritos. Lo presentó para el obispado 
del Paraguay y, poco después, al de Quito tras la inesperada muerte del tercer obispo. Para finales de la década se 
convirtió en el primer catedrático de Vísperas de Sagrada Teología en la Universidad de San Marcos de Lima25. En 
1594 arribó a Quito en su condición de cuarto Obispo y se hizo cargo de la prelatura el 18 de febrero. 

26  Nació en Quito en 1556 y falleció en la misma en 1621. Hijo legítimo de Pedro Bedón y Juana Díaz fundadores de 
esta ciudad lo cual define su condición de criollo con privilegios para cursar estudios universitarios fuera del país. 
Fue seminarista en Santo Domingo desde 1570, luego completaría su formación filosófica y teológica en la 
universidad San Marcos de Lima. Una vez de sacerdote fundó, en la capital virreinal, una Cofradía distinguiéndose 
además como profesor de filosofía y teología en la misma Universidad. Tuvo además la grandiosa oportunidad de 
ponerse en contacto directo con profesores que, a su vez, fueron discípulos de Vitoria y Soto. Esto le permitió 
nutrirse, casi de primera mano, de la doctrina humanista y de la metodología vitoriana que le sirvió para reflexionar 
la cuestión de los bullados sucesos de las alcabalas. 

27  Nació en Sevilla en 1521. Hombre letrado y con un ancestro hidalgo digno para ocupar un lugar importante en la 
magistratura imperial. No se sabe exactamente si estudió en Salamanca o Valladolid, sin embargo, la dos estaban 
pasando por su edad de oro pues habían duplicado sus cátedras de derecho. La primera mitad del siglo XVI coincide 
con el desarrollo del pensamiento jurídico sustentado en la teología tomista salmantina de la que, con certeza, se 
nutrió del derecho natural y de gentes cultivado por el maestro dominico fray Francisco de Vitoria. De esta forma, 
las universidades constituyeron centros de abastecimiento de la burocracia imperial más aún si eran juristas 

28  Se distinguió por la defensa que hizo de los derechos de la población originaria, pero por su postura opuesta a la 
suntuosidad de las construcciones y la parafernalia de las ritualidades religiosas, se puede percibir lejanas 
resonancias del humanismo erasmista. Pese a que Barros de San Millán fue un gran humanista en la medida que 
logró eliminar el gran parte el yanaconaje, mejoró el salario de los indígenas fue el primero contra el que 
arremetieron las turbas quiteñas en 1592, gracias a la enorme campaña de desprestigio que habían orquestado los 
miembros del Cabildo. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

13 
 

su apertura, pues ya funcionaban algunos colegios en los claustros de los agustinos, 

jesuitas y dominicos. Necesidad que, para algunos obispos como Pedro de la Peña 

fundador de la Universidad de México, era prioritario y urgente.  

Por otro lado, destacar que los quiteños que buscaron una formación 

universitaria tenían que viajar a Lima con todo el tráfago que debió significar para 

los jóvenes, abandonar la ciudad, familia y cultura para insertarse, por algún 

tiempo, a sus nuevos desafíos académicos y en tierras extrañas. Caso digno de 

destacarse fue la del ya mencionado fray Pedro Bedón quien tuvo que ausentarse 

por varios años para convertirse, tras su regreso, en un acreditado referente que 

habló también de la necesidad de inaugurar una universidad en la ciudad de 

Quito. Y será, precisamente, a finales del siglo XVI, que se inaugura en Quito la 

universidad San Fulgencio de los agustinos, amparada en una bula papal, el 20 de 

agosto de 1586. Institución que, por primigenia que haya sido, empezaría a forjar 

no solo profesionales manuales, sino también, una masa crítica de ciudadanos 

capaces de reflexionar sobre el derecho natural, tema que estaba muy en boga 

en las universidades ibéricas. A la par, el cuarto obispo de Quito, Luis López de Solís 

inaugura el Seminario de San Luis que el 20 de mayo de 1592 fue entregado al 

cuidado de la congregación jesuítica.  

  En definitiva, este periodo se caracterizó por el empeño educativo que 

impartieron los conquistadores como fundamento para igualar / equiparar a los 

nativos, al modelo cultural europeo. No se advierte, ni de lejos, que haya existido 

un empeño por rescatar algo de sus saberes y conocimientos ancestrales de los 

quiteños. La revolución denominada de las alcabalas suscitada tras la negativa de 

la población a pagar un impuesto del 2% a las transacciones mercantiles puso en 

evidencia la marcada diferencia entre quienes defendían el sistema monárquico 

y quienes empezaban a denostarlo. Si bien es cierto este impuesto gravaba 

solamente a los productos al -por mayor- y de exportación dejando fuera a los 

productos de primera necesidad y liberando a los clérigos y los indígenas, el 

populacho iracundo salió a las calles en procura de asesinar al presidente de la 

audiencia. El acontecimiento puso en evidencia el odio acérrimo que se había 

acumulado, en los primeros años del coloniaje, de los sectores indígenas y mestizos 

quiteños contra los criollos españolizados. Asonada que será sofocada con la 

llegada de las tropas peruanas que, luego de ajusticiar a varios insurgentes, 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

14 
 

procuraron apaciguar a la enfervorizada población29. Se había propiciado, por 

tanto, las condiciones y el caldo de cultivo para que las animadversiones de unos 

contra otros se vayan manifestando de forma violenta y reiterada. 

 

3.2 EL HUMANISMO UNIVERSITARIO (1592 – 1700) 

Las universidades quiteñas nacieron bajo el amparo de las órdenes 

regulares. En éstas funcionaron primero los colegios que luego buscaron alcanzar 

la categoría de universidad en procura que sus estudiantes puedan obtener 

grados. Para lograrlo primero procuraron bulas papales y luego, las tan ansiadas 

cédulas reales con las cuales aseguraban fondos económicos para su 

manutención institucional. De ahí que, desde finales del siglo XVI, en Quito se 

empiezan a inaugurar colegios – universidades en el interior de las órdenes 

religiosas.  Por entonces, la única universidad que existía en Sudamérica era la de 

San Marcos, inaugurada en 1551 en la ciudad virreinal de Lima. Esto determinó que 

los estudiantes quiteños tuvieran que viajar y radicarse en la capital peruana para 

alcanzar sus ansiados grados.  

En Quito, con bula pontificia, en 1586 se inauguró la universidad de San 

Fulgencio, en el convento de San Agustín donde ya funcionaba el colegio de San 

Nicolás de Tolentino. Si bien es cierto comenzó oficialmente sus actividades en 

1603, fue la institución donde ya sentaron raíces la filosofía y la teología de 

Aristóteles y Santo Tomás. Pocos años más tarde, la jesuítica de San Gregorio 

Magno lo hace en el colegio de San Jerónimo a partir de una cédula real 

concedida por Felipe III en septiembre de 1620. A más de los citados teólogos, los 

jesuitas hacen apología de las doctrinas Juan de Mariana y Francisco Suárez 

quienes sustentaron tesis como las del tiranicidio y el regicidio. Y en 1683, con 

cédula de Carlos II, la dominica de Santo Tomás de Aquino en el de San Fernando, 

universidad que va a tener más facultades, incluso medicina, bajo la égida 

filosófica de los tres grandes de Salamanca: Vitoria, Soto y Cano. De esta forma, en 

la ciudad empiezan a convivir, en medio de constantes disputas, tres universidades, 

caso especial y digno de mayores estudios puesto que estas debían estar 

separadas unas de otras, por al menos, 200 millas de distancia. En Quito, sin 

embargo, van a estar separadas por apenas unas pocas cuadras. Instituciones 

que, siendo monásticas y privadas, difundieron las doctrinas humanistas 

 
29  Véase a Lavalle, Bernard, Quito y la crisis de la alcabala 1580 – 1600, Quito, Corporación Editora Nacional, 1997. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

15 
 

salmantinas. Las tesis del derecho natural, así como los nuevos códigos del derecho 

civil implementados por la monarquía, soliviantaron la conciencia de una sociedad 

cada vez más cooptada por mestizos y criollos quiteñizados. A todo este vértigo 

fundacional se sumó también la activa participación del obispo humanista Luis 

López de Solís quién fundó el Seminario de San Luis que luego lo entregó al amparo 

de la Compañía de Jesús. Institución que el 18 de marzo de 1697, obtuvo también 

de Carlos II una cédula que le facultaba conceder grados a sus discípulos. Es así 

como la ciudad encuentra una alta probabilidad de acercarse a las doctrinas 

humanistas que se impartían en las aulas universitarias y que moldeaba a una 

selecta masa crítica de quiteños. 

Por otro lado, en la urbe, las normativas que emitían el cabildo determinaba 

que la población tenía que abandonar sistemáticamente sus ancestrales modos 

de vida para insertarse en modelos europeos de organización política. A finales del 

siglo XVII, la presencia mestiza era cada vez más numerosa y cooptaba muchos 

campos, antes ocupados por los pueblos originarios, situación que modificaba la 

orientación de las universidades. Sin embargo y conforme pasan los años se 

convierten en los centros de difusión, debate y hasta de reorientación de las tesis 

más importantes de los teólogos salmantinos, destinadas a satisfacer las inquietudes 

de los estudiantes de las clases pudientes y de buen apellido. ¿Cuáles fueron las 

doctrinas que concitaron el interés de los universitarios de entonces? Como es 

sabido, el iusnaturalismo inaugurado por Francisco de Vitoria que tuvo secuencia 

en un enorme séquito de dominicos, así como el derecho a la resistencia, el 

regicidio y el tiranicidio sustentados por los jesuitas Suarez y Mariana, que daban 

por terminada la centuria de oro de la escuela teológica y jurídica salmantina, en 

la península,30 sin embargo, en Quito empezaban a consolidarse como cátedras 

de estudio dado que defendían los derechos que asistían a los pueblos 

emergentes, doctrinas altamente contestatarias con el régimen monárquico31. Hay 

que aceptar que estas universidades tenían estudios limitados y solo se estudiaba 

Artes y Teología. En la primera se impartía Filosofía y se estudiaba a Aristóteles y 

 
30  Las repercusiones de esta escuela de pensamiento fueron muy notorias en Quito, a partir del siglo XVII puesto que 

se acomodaban a las circunstancias imperantes a propósito de la conquista. 
31  Esta situación supone pensar en la paulatina secularización de la universidad en la medida que se empezaban a tratar 

asuntos civiles. Keeding dirá que a partir de 1651 los miembros de la Orden intentaron ampliar la enseñanza a los 
campos del Derecho romano (instituta) y comunal (Municipal)… Véase a Ekkehart Keeding, Surge la nación, la 
ilustración en la Audiencia de Quito (1725 – 1812), Quito, Ediciones del Banco Central, 2005. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

16 
 

Santo Tomás, luego a Vitoria, Soto, Cano, Báñez, Suárez, Mariana, etc.32 En la 

segunda, Teología Dogmática y Teología Moral. En los libros que escribieron los 

maestros quiteños se puede aproximar al espíritu que tuvieron en estas materias.  

En la catalogación de 1682 de la biblioteca gregoriana, por ejemplo, ya se 

encuentran La suma sacramenti de Francisco de Vitoria, ad romanos súmulas, 

lógica y phísica de Domingo de Soto, Locis theologicae de Melchor Cano, los tres 

grandes de Salamanca, y de igual forma La methaphísica de Francisco Suárez y 

de Juan de Mariana, Advertencias de la Historia33. 

Los rectorados de las universidades siempre estaban reservados para 

españoles, sin embargo, en sus aulas se produce un paulatino relevo de los 

profesores extranjeros por maestros quiteños quienes seguirán promoviendo las 

doctrinas del derecho natural, pero ya desde una visión y una postura más local. El 

estudiantado ofrece, cada vez, una variada procedencia, incluso de carácter 

internacional. Fueron ciento ocho años que estos centros educativos graduaron a 

los nuevos funcionarios que asumirán cargos administrativos estatales, casi siempre, 

de segundo orden, no obstante, muchos de estos nuevos ilustrados, se destacaron 

fuera del territorio en los ámbitos civil y eclesiástico. Así, desde los albores del siglo 

XVII, se identifican con claridad las posturas de quienes decían ser hijos de la tierra 

y los afuereños. En este último grupo se incluirían a los criollos quiteños de filiación 

monárquica34. 

Termina este periodo en 1700 cuando se produce un cambio radical de 

dinastías en la corte española. Los Borbones, de origen francés, reemplazaban a 

los antiguos Austrias y, con ello se producía una sustancial transformación en la 

administración de sus colonias. Se crean dos nuevos virreinatos en Sudamérica, se 

centraliza el gobierno, se optimiza la burocracia y se privilegia a los españoles en 

los altos cargos de las audiencias. Quito de esta forma, empieza un continuo 

peregrinar entre los virreinatos35. La otrora floreciente ciudad, había caído en una 

profunda crisis especialmente en la segunda parte del siglo XVIII, como resultado 

 
32  Sánchez Astudillo, Miguel, “Textos de catedráticos jesuitas en Quito colonial” en: Boletín de la Academia Nacional 

de Historia, Vol. XXXIX, Nº 93,  Quito, La Prensa Católica, 1999, p. 53. 
33  Piñas Rubio, Francisco, Las bibliotecas de la Compañía en la Audiencia de Quito, Quito. Ediciones del Archivo – 

Biblioteca Aurelio Espinosa Polit, 2017, pp. 25-56.  
34  Ibid., pp. 89 – 137. 
35  Quito formó parte, del virreinato peruano desde que este fue constituido en 1542.  En 1717 se crea el virreinato de 

Nueva Granada y Quito pierde su condición y pasa ser su dependencia. En 1720 se restablece la Real Audiencia de 
Quito, pero nuevamente pasó a formar parte del Perú. En 1723, la Corona suprime el virreinato neo-granadino. En 
1739 se lo restablece y Quito, vuelve a pasar a depender de Santa Fe de Bogotá. Pertenecerá a este virreinato hasta 
su definitiva independencia política de España. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

17 
 

de las reformas borbónicas. En lo político tenía escasa significación ante la Corona, 

en lo económico sus exportaciones comerciales restringidas al mínimo y el ámbito 

de las ciencias, aún en ciernes. Sin embargo, en la población estudiantil 

universitaria, por antonomasia, perteneciente a la clase acomodada de la ciudad, 

y uno que otro de las ciudades vecinas, ya se había engendrado una primigenia 

postura crítica que empezaba a buscar protagonismo en la gobernanza local.  

En definitiva, la presencia de tres universidades en una ciudad, 

relativamente pequeña, daba cuenta de la enorme preocupación que tenían las 

congregaciones por la formación religiosa e intelectual de su juventud, juventud 

que, a la par, maduraba en una concienciación más clara de la realidad política 

local.  

 

3.3 EL HUMANISMO CONTESTATARIO (1700 – 1767) 

Para ubicar este humanismo el lector se debe situar, mentalmente, un 

escenario hipotético en el que religiosos y laicos conviven en la mitad obediente 

de una cancha. Sin embargo, cuando estos empiezan a recibir malos tratos, ansias 

ilimitadas de poder y, peor aún, son afectados por la corrupción consuetudinaria 

del gobierno, lo más probable es que traspasen el límite y se ubiquen en la cancha 

contraria. Lynch dirá, que era más probable que una sociedad acepte la ausencia 

de derechos, que nunca han tenido, frente a lo que significaba la pérdida de unos 

derechos que ya habían sido disfrutados36.  

Quienes aprendieron, en las aulas universitarias, doctrinas que defendían los 

derechos básicos del ser humano, socializaron este conocimiento primero entre sus 

congéneres y luego, este se irradió en otros estratos sociales con los que se 

relacionaban. Estratos marginados en los que se hallaban los indígenas, mestizos y 

criollos pobres que históricamente habían sido relegados de los beneficios 

educativos. Esta situación determinará un futuro de permanente oposición frente 

a quienes ostentaban el poder político y económico y actuaban de forma 

despótica. De esta forma, no será extraño encontrar en la desobediencia a 

muchos sectores coaligados sean estos religiosos, militares, civiles y nobles, que 

abogaron por los sectores marginales y subordinados.  

La cadena de sublevaciones indígenas que se suscitaron en el siglo XVIII, a 

lo largo del callejón interandino, da cuenta de esta agitación en la que se 

 
36  Lynch, John, América latina, entre la colonia y la nación, Barcelona, Crítica, 2001, p. 136. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

18 
 

reivindicaba derechos conculcados37. Esto supone pensar en la contundente 

acción de las universidades al socializar el humanismo y sus doctrinas sustanciales 

que habían sido asimiladas por los mestizos y los criollos pobres y, a través de estos, 

gran parte de los pueblos originarios. Conocimiento que se había ampliado incluso 

a los nobles y adinerados a los que se les había cerrado las puertas para asumir la 

gobernanza del territorio puesto que en sus aulas estudiaron y se profesionalizaron 

los futuros actores de las primeras asonadas libertarias. En esta etapa se gestaron 

algunos actos contestarios estudiantiles como el de 1637 cuando el Obispo impuso 

pena de excomunión contra los colegiales que escribieron pasquines y libelos 

infamatorios contra los jesuitas. Estos pasquines se solían pegar en las puertas y 

paredes del colegio, en la misma pena incurrirían los que aconsejaban o ayudaban 

a escribir los tales pasquines38.Años más tarde, en 1695 se pusieron en evidencia los 

papeles concernientes a la prisión de trece colegiales de San Luis hecha por orden 

del Sr. Obispo y presidente por haber intentado mantear al Licenciado Dn. Juan de 

Ortega39. Quevedo, por su parte, testimonia una insurrección de los estudiantes de 

la San Fulgencio, contra el superior que ordenaba mucha cárcel, mucho grillo y 

mucho cepo y los frailes se sublevaron y una noche lo atacaron en su cuarto 

cuchillo y espada en mano40. En 1725, los estudiantes de la San Gregorio 

protagonizaron el mayor de los escándalos cuando se rebelaron contra el 

autoritarismo del rector logrando su expulsión de suelo quiteño41. Se necesitó de 

censuras eclesiásticas y de excomuniones episcopales para que enemndaran 

graves escándalos…42 Por su parte el sermón de Sancho de Escobar fue uno de los 

más clamorosos llamados a la reflexión. La justicia se halla donde la fraternidad 

reina, donde no hay clases preponderantes, donde no puede el poderoso triunfar 

con el poder, donde no pueda el rico abatir al pobre, donde no pueda el grande 

oprimir al desvalido…43 Todo esto puso en evidencia el estado de maduración que 

se habían alcanzado los sectores emergentes de la población. Maduración de una 

 
37  Véase a Moreno Yánez, Segundo, Sublevaciones indígenas en la audiencia de Quito, Quito, Ediciones PUCE, 1985. 
38  González Suárez, Federico, Historia general de la República del Ecuador, T. VII, Quito, Imprenta del Clero, 1892, p. 

10. 
39  Piñas Rubio, Francisco, Resumen del Archivo, Quito, Ediciones del Archivo – Biblioteca Aurelio Espinosa Polit, 2006, 

p. 236. 
40  Quevedo, Belisario, Historia del Ecuador, T. III, Quito, Editorial Bolívar, 1931, pp. 212 – 122. 
41  Sosa Freire, Rex Típton, De la plegaria a la rebeldía, reseña histórica de la Universidad Central del Ecuador (1620 – 

1836). Quito, Editorial Universitaria UCE, 2022, pp. 67 -74. 
42  González Suárez, Federico, op. cit., p. 9. 
43  Herrera, Pablo, Ensayo sobre la historia de la literatura ecuatoriana, Quito, Imprenta Nacional, 1927, p. 60. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

19 
 

conciencia localista que buscaba autogobernarse bajo la certeza que sus nuevos 

“mandones” serían más condescendientes con las clases más empobrecidas.  

Por entonces ¿qué se estudiaba en las universidades? A cien años de 

haberse proclamado las tesis de Suárez y Mariana, estas ya formaban parte de la 

malla curricular, especialmente de la universidad Gregoriana. En general, las tesis 

salmantinas habían cooptado las estanterías de las bibliotecas públicas y privadas, 

basta ver la variedad de libros de estos autores en los catálogos 1682, 1761, 1767 y 

2004 de biblioteca jesuita. Esto no quiere decir que la doctrina salmantina se haya 

extinguido, al contrario, mantenía vigencia junto con otras que estaban, por 

entonces, en auge en el mundo europeo. 

El estudioso Pablo Herrera enlistó a los exponentes quiteños que publicaron 

sus preocupaciones científicas y aquellos temas enfocados en la nueva filosofía 

atendiendo a las realidades locales44. Paladines dirá que, este conjunto de obras, 

determinarán el desarrollo de una conciencia histórica alrededor del 

redescubrimiento de la Audiencia desde una nueva óptica, hasta entonces 

desconocida45. 

Si bien es cierto el proceso emancipador de inicios del siglo XIX fue ideado 

y protagonizado por miembros de la clerecía, las milicias, algunos criollos ilustrados 

y unos cuantos miembros de la nobleza, no es descabellado pensar en la 

participación de los demás segmentos sociales como lo sugiere Pablo Ospina46. 

Segmentos que se involucraron no tanto por apoyar mezquinas aspiraciones 

económicas, comerciales o meramente suntuarias de las élites políticas españolas 

sino porque, al final de cuentas, todos estaban cansados del estado de cosas y 

ansiaban la gobernanza propia. Cansados de la prepotencia de los "chapetones" 

y de todo extranjero que atropellaba y violentaba sus derechos. Es decir, fueron 

sesenta y siete años de un periodo que fue determinante para sustentar los nuevos 

idearios, ajustados a los intereses de los quiteños y a la situación política del 

momento. 

Este periodo terminará en 1767, año en que los barrios quiteños se unieron 

ante la pretensión estatal de estancar del aguardiente, la pólvora y las barajas. 

Primero quemaron la casa del estanco y luego arremetieron contra todo aquel 

 
44  Véase a Herrera, Pablo, Ensayo sobre la Historia de la Literatura Ecuatoriana, 1927. 
45  Paladines, Carlos, “Pensamiento independentista: el movimiento ilustrado ecuatoriano” en: Ayala Mora, Enrique, 

Nueva Historia del Ecuador, Vol. 6, Quito, CEN y Grijalbo, 1983, p. 171. 
46  Ospina, Pablo, “Habiendo roto el freno de la obediencia: participación indígena en la insurgencia de Quito, 1089 – 

1812” en Procesos, Nº 29, Quito, UASB y Corporación Editora Nacional, 2009, pp. 65 -92. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

20 
 

que, de una u otra forma, se alineaba o guardaba simpatía con el sistema 

monárquico. Por primera vez, los barrios de la capital acometieron acciones 

colectivas bajo las consignas de ¡abajo el mal gobierno! ¡mueran los chapetones! 

Al final, lograron que, al menos por un año sean expulsados los quiteños 

españolizados solteros, situación que nuevamente será aplacada con la llegada 

de las tropas peruanas apertrechadas, hasta los dientes, para acabar 

definitivamente con los sublevados. Fueron los años en que los quiteños dejaron en 

claro, ante las autoridades monárquicas, que se había socializado, en casi todos 

los estratos sociales, el criterio de la mudanza del poder a manos propias, que había 

un hartazgo absoluto de la clase política española y que, a partir de entonces, 

cualquier acto o decisión real en contra de los quiteños iba a ser el detonante de 

acciones mucho más contundentes. Por si fuera poco, por aquellos años, los 

quiteños vivieron unas dificultades enormes ocasionadas por la esterilidad de sus 

tierras, la consunción de su ganado, la devaluación de su moneda y, para colmo 

de males, hasta el exterminio de su juventud lozana y bien construida, a causa de 

las epidemias de 1757, 1764 y 1783”47.  

Al final, nos es descabellado pensar en la participación de los universitarios 

en esta asonada que tenía claros visos de hostigamiento y resistencia a la 

autoridad monárquica.  

 

3.4 EL HUMANISMO EMANCIPATORIO (1767 – 1809)  

Este periodo da cuenta que quienes, dentro y fuera de la universidad, 

fraguaron el complot libertario. Luego que unos cuantos quiteños alcanzaron 

grados universitarios en distintos ámbitos del saber, se juntaron para planificar 

acciones tendientes a la independencia política. Esto ya, de suyo, hablaba de la 

emancipación mental que se había alcanzado. Nace a partir de 1765 en que, a 

raíz de la expulsión de los jesuitas, y luego con la revolución de los estancos en 1767, 

empieza el proceso de unificación de las dos universidades y nace la secularizada, 

real y pública Universidad de Santo Tomás de Aquino. Sus académicos fundan 

colectivos como la Academia Pichinchense y la Sociedad de Amigos del País, 

organizaciones que empezaron a debatir aspectos sustanciales de la sociedad de 

entonces.  Aparece el primer periódico “Primicias de la cultura de Quito” donde su 

 
47  Landázuri, Carlos, “Pensamiento independentista: el movimiento ilustrado ecuatoriano” en: Ayala Mora, Enrique 

(Editor), Nueva Historia del Ecuador, Vol. 6, Quito, CEN y Grijalbo, 1989, p. 177. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

21 
 

editor y principal mentor el Dr. Eugenio de Santa Cruz y Espejo cuestionaba el 

estado de postración educativa en que se encontraban los quiteños. Este 

precursor, en otras publicaciones, de forma disimulada, procuró despertar una 

conciencia colectiva autónoma.   

 

…hemos radicado el depósito de la Autoridad publica en el Rey; que por la 

misma razón le hemos entregado voluntariamente parte de nuestra libertad para 

que haga de nosotros lo que juzgue conveniente; que su poder, en atención a este 

sacrificio se extiende únicamente a procurar el bien común de sus vasallos48. 

 

Adviértase el conocimiento que tiene de los postulados salmantinos 

respecto de la soberanía que descansa en el pueblo y luego confiada al Rey para 

que vele por el bien público. A finales del siglo, fue el gestor de unos pasquines que 

aparecieron colgados en las cruces de Quito con la proclama de “Sed libres, al 

amparo de la cruz”.  

Con el legado de Espejo, en los albores del siglo XIX, sus jóvenes amigos 

dieron paso a una suerte de reuniones secretas para preparar el terreno 

emancipatorio.  Tras el fallecimiento del presidente Carondelet, su reemplazo 

Manuel de Urriez, conde Ruiz de Castilla, resultó un fracaso frente a las aspiraciones 

quiteñas de contar con un puerto cercano en la costa, un camino que los 

comunique y la pretensión de convertirse en capitanía general. La denominada 

conspiración de navidad, reunión suscitada el 24 de diciembre de 1808, empezó 

un tráfago difícil por el cual transitaron los complotados hasta alcanzar lo que la 

historiografía ecuatoriana conoce como el primer grito de la independencia el 10 

de agosto de 1809, un acto glorioso que se selló un año después, con otro trágico, 

el 2 de agosto de 1810 cuando se sacrificaron a casi todos los mentores de la 

revolución. 

Como se advierte, este humanismo fue el resultado de la sumatoria de los 

humanismos vividos a lo largo del periodo colonial. Aglutinó las experiencias 

adquiridas y, como todo ser vivo, había alcanzado su mayoría de edad.  De esta 

forma, los quiteños ilustrados asumieron, amparados en una conciencia propia, el 

derrotero de planificar y ejecutar el proceso independentista de los virreinatos 

 
48  Santa Cruz y Espejo, Francisco Javier Eugenio, “Reflexiones acerca de las viruelas” en: Escritos, T. II, Quito, Imprenta 

Municipal, 1912, p. 349. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

22 
 

vecinos, más que de la misma monarquía. De su parte, la real y pública universidad 

de Santo Tomás de Aquino, luego que fuera unificada tuvo muy poco tiempo para 

ser visibilizada como la más importante institución de la ciudad que dio soporte 

humano y doctrinario al proceso independentista. De ahí que tan confuso 

panorama haya favorecido la falta de perspectiva analítica a quienes asomaran 

al pasado universitario quiteño49.  

  

3.4.1 GESTORES 

La universidad se constituye en el punto de concentración de muchos 

personajes que, en calidad de estudiantes primero y luego como profesores o 

como profesionales en libre ejercicio, van a conformar el equipo gestor de la 

independencia. A este centro educativo le llegan estudiantes de las vecinas 

jurisdicciones virreinales, incluso de Europa, donde confluyen y entablan relación 

de amistad. Esto habla del carácter internacional de la universidad en aquellos 

tiempos. 

 En 1791, por ejemplo, alcanzó el grado de doctor el antioqueño Juan 

de Dios Morales quien llegó a ser secretario de la audiencia cuando la presidió el 

barón de Carondelet. Por esos años fungía de vicerrector el Dr. Manuel Rodríguez 

de Quiroga llegado desde Sucre – Bolivia quien fue secretario de la Universidad 

hasta 180250. Luego incluso alcanzó el vicerrectorado. 

Estos personajes entablaron amistad con los abogados quiteños y 

compañeros de labores en la universidad Juan Pablo Arenas, José Javier de 

Ascázubi, Pedro Quiñonez y Cienfuegos, Manuel Quijano y Melchor Ribadeneira. 

De esta forma, quienes van a conformar el grupo gestor de la independencia 

laboran dentro de la institución más, sin embargo, los que ya están fuera como 

Juan Pío Montúfar, José Riofrío, Miguel Antonio Rodríguez, etc., mantienen lazos de 

amistad y coincidencias políticas que les permite entablar reuniones secretas. Una 

de aquellas, y quizá la más singular, la del 24 de diciembre de 1808 en casa del 

marqués de Selva Alegre, en el valle de los Chillos.  

 
49  Beorlegui, Carlos, Historia del pensamiento filosófico latinoamericano, una búsqueda incesante de la identidad, 

Bilbao, Universidad de Bilbao, 2010, p. 118. 
50  AGUCE, Colección de cédulas y ordenes reales de los oficios de los señores vice patronos de algunas act…quemado… 

papeles útiles para… quemado… la Real y Pública Universidad del Angélico Dr. Sto. Tomás de Aquino, establecida en 
esta ciudad de Quito. Formada y enquadernada a costa del D. D. José Manuel Flores, rector de la Universidad y del 
Colegio Real Mayor y Seminario de San Luis: con un índice de lo que contienen los papeles de la colección para 
facilitar su uso quando sea necesario. Año de 1810. folio 85-a 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

23 
 

Para que aquello acontezca, el profesor de Teología Miguel Antonio 

Rodríguez ya había traducido el libro sobre los Derechos del Hombre y que circuló 

a comienzos del siglo XIX con las doctrinas de Voltaire, Rouseau, Montesquieu y 

otros más. Súmense a estos, el protagonismo del obispo José Cuero y Caicedo, de 

Manuela Cañizarez y la de Pedro Móntúfar, hermano Juan Pío, que era el Alcalde 

Ordinario de Quito. El mismo Juan de Salinas que comandaba el cuartel Real de la 

ciudad. En otras palabras, se había conformado un grupo muy representativo de 

civiles, militares y religiosos, hombres y mujeres, todos en pos de reivindicar, para 

Quito, las glorias perdidas y todos, de una u otra forma, emparentados con la 

realidad académica de la universidad. 

 

3.4.2 BASE CONCEPTUAL  

Algunas tesis del renacentismo salmantino, encabezadas por el derecho de 

gentes que fue la base doctrinaria de Vitoria, seguida por el de resistencia de 

Suárez y el regicidio, así como el tiranicidio de Suárez y Mariana llegaron lozanas a 

la última parte del siglo XVIII. Tan fue así que la universidad había inobservado los 

dictámenes de los Estatutos de Ribadeneira y Quiñonez, del obispo Pérez Calama 

e incluso del presidente, el Barón de Carondelet, respecto de mantener una 

dialéctica inofensiva, cristiana y sin cuestionamientos a la monarquía, al contrario, 

escuelas protestantes, el escepticismo, el deismo, ateismo, politeísmo, la filosofía 

natural de Rouseau y el Derecho internacional moderno según Grotius y Heinecke 

fueron dibulgados por teólogos, juristas y profesores de filosofía.51 De hecho, hay 

evidencias que la tesis del tiranicidio fue incorporado en el pensum de estudios de 

la universidad gregoriana, a partir de la segunda década del siglo, pero erradicada 

con la expulsión de los jesuítas en 1767. Sin embargo, pese a la expulsión de los 

jesuitas, el jesuitismo continuó vigente por algún tiempo más.  

Basta ver esta preocupación soberana reflejada en la cédula del 8 de 

noviembre de 1802 que, entre otras, dice: 

No consentirá se defiendan pro universitate et cátedra, las questiones y 

materias que no sean conformes a la asignatura de la cátedra del que las preside… 

No consentirá se contenga disputa, questión o doctrina favorable al 

tiranicidio o regicidio, ni otras semejantes de moral laxa y perniciosa… 

 
51  Keeding, Ekkehart, Surge la nación, op. cit., p. 630. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

24 
 

Procurará el censor que la latinidad de las conclusiones sea concreta y 

propia sin anfibiologías ni obscuridades misteriosas52. 

 

Jerónimo Torres, por ejemplo, en su tesis de grado en Jurisprudencia 

presentaba en 1797: In Hispania non introductur consuetudo nisi post lapsum 

temporis a Rege praescriptum, etiamque cum eius scientia (En España no se 

introduce la costumbre sino pasado el tiempo prescrito por el Rey, y aun con su 

conocimiento). En 1799 lo hizo también con Ut lex obligat, non requiritur acceptatio 

populi (Como manda la ley, no se requiere la aceptación de las personas). 

Sebastian Salgado en 1798 presentaba también Principi christiano licet leges 

condere. Populus non acceptandus legem a principe promulgatum, pecat (Un 

príncipe cristiano puede hacer leyes, Es un pecado para el pueblo no aceptar la 

ley promulgada por el príncipe). En 1799, en cambio, Tomás Borrero, el Teología 

presentaba Aceptatio non est de ratione legis (La aceptación no es una cuestión 

de derecho)53. 

Es interesante constatar que, al finalizar el siglo XVIII, el ilustrado quiteño 

Eugenio de Santa Cruz y Espejo, en sus obras, cita doce veces a Suárez, diez a 

Heinecke, cinco a Grocio y tres a Puffendorf54. Esporadicamente lo hace con 

Domingo de Soto, Melchor Cano y otros teólogos, especialmente, de la línea 

salmantina de pensamiento. Aquí se encuentra una de las claves conceptuales de 

sustento al movimiento emancipador quiteño de inicios del siglo XIX. Esta selección 

de autores se constituye en el núcleo más acotado que serán examinados en los 

siguientes párrafos de este trabajo. El grado de importancia asignado a cada uno 

responde al que sus doctrinas habían calado en la sociedad ilustrada de la 

audiencia. Espejo, como se sabe, al formular sus tesis anti sistémicas lo hizo siempre 

guardando un alto grado de precaución. El sigilo con que se emitía cualquier juicio, 

por entonces, era fundamental para no incurrir en delito de lesa majestad.  

Manuel Rodríguez de Quiroga en su famoso alegato ante la prisión al que 

habían sido sometidos los participantes de la “conspiración de navidad” 

argumentaba, con absoluta convicción sustentado en las tesis de Puffendorf, 

 
52  AGUCE, Colección de cédulas reales y diversos papeles respectivos al buen gobierno, cátedras y rentas de la Pública 

Universidad del Angélico Dr. Santo Tomás de Aquino. 
53  Ekkehart Keeding, Surge la nación, op. cit., p. 627. 
54  Freile, Carlos, Serviles y arrepentidos en la Independencia, Quito, PPL impresores, 2014, p. 18. Jorge Salvador Lara, 

La Patria heroica, ensayos críticos sobre la independencia, Quito, UNAP, 2009, p. 31. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

25 
 

Heinecke y Hugo Grocio, filósofos que estaban en Europa estaban en boga a 

finales del siglo XVIII. 

 

3.4.3. LA INDEPENDENCIA 

Las teorías pioneras de Vitoria en torno al legítimo derecho de los americanos 

a disponer de sus territorios y sus propios destinos fue también asumido por el 

segmento criollo ilustrado al querer alcanzar la gobernanza gracias a su mejor 

conocimiento del territorio y su firme deseo de reivindicar las antiguas glorias de la 

ciudad. ¿En qué quedó entonces la proclama de buscaba defender los derechos 

de las sociedades emergentes? ¿Y de aquella proclama con la que, el fraile 

dominico Pedro Bedón fustigaba la presencia de las tropas limeñas, a finales del 

siglo XVI, a propósito de la revolución de las alcabalas? Como se ha dicho, los 

quiteños afianzaron sus tempranas animadversiones contra los monarcas porque a 

cada revolución, ante cualquier intento de imposición de impuestos o monopolios, 

eran invadidos por tropas reales que llegaban a someterlos. Lo hicieron en 1592 a 

propósito de las alcabalas, en 1765 debido a los estancos y en 1809 en procura de 

acabar con la primera junta de gobierno.  

Hay que decir, sin embargo, que atrás de los reclamos y reivindicaciones 

conculcadas, los quiteños conocían las tesis y doctrinas originadas en la misma 

península ibérica que cuestionaban el donativo papal y los derechos adquiridos 

por los monarcas. Doctrinas que, si bien es cierto, emergieron en Salamanca luego 

se expandieron exponencialmente en América, en todas sus universidades 

calcadas a su modelo académico - filosófico. Conocimiento que les sirvió para 

cimentar una conciencia localista que paulatinamente se fue convirtiendo en odio 

real mayoritario. Las élites terratenientes o nobiliarias que mantuvieron hasta el final 

su firme convicción monárquica y defendieron el sistema imperante fueron una 

minoría. 

A estas corrientes del pensamiento salmantino se sumaron otros 

acontecimientos que favorecieron poderosamente en el ánimo y convicción de 

los quiteños autonomistas. Acontecimientos suscitados a finales del siglo XVIII e 

inicios del XIX. Y no fueron solamente los actos revolucionarios per sé, sino también 

los fundamentos ideológicos que movilizaron las independencias de Estados Unidos 

como de Haití y, ni qué decir, de la Revolución Francesa que cautivaron a los 

jóvenes ideólogos quiteños. Aquellas denostaciones contra los franceses que 

hicieron los quiteños de 1809 fue pura mascarada porque en el fondo, aplaudían 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

26 
 

que Bonaparte mantuviera cautivo al Rey, todo el tiempo posible hasta disponer 

de espacio suficiente para consolidar la emancipación, más que del tutelaje real, 

de los virreinatos vecinos. Desgraciadamente los revolucionarios quiteños se 

toparon con la férrea convicción monarquista de alguna autoridades y 

ciudadanos, tanto locales como regionales que juzgaron y contrarrestaron, con las 

armas, sus intentos autonomistas. El Rey definitivamente tuvo en América a sus 

adláteres más fervientes que hasta daban la vida, por Su Majestad. 

Una vez proclamado el primer grito independentista el 10 de agosto de 

1809, como acto glorioso que por primera vez en sudamérica ponía un gobierno 

de criollos locales, se saldó trágicamente, un año después. La masacre de los 

autonomistas perpetrado el 2 de agosto de 1810 a manos de los pardos de Lima, 

supuso la radicalización de posiciones. Quito se enfrentaba, de forma decidida, 

contra las tropas reales y buscaba definitivamente su libertad de la monarquía. En 

1812 los “montufaristas” proclamaron una primera Carta Constitucional, aunque 

bajo la reticencia de los “sanchistas”, y será el año en que se consumaría el 

conocido magnicidio con la ejecución del presidente de la Audiencia Ruiz de 

Castilla, apaleado y arrastrado por una turba enfurecida. 

A diferencia de lo sucedido en Chuquisaca donde ya hubo una asonada 

libertaria, en los primeros meses de 1809, el 10 de agosto en Quito se proclamó un 

gobierno con actores locales luego de propinar un golpe de estado. La llamada 

primera Junta Suprema, a diferencia de las españolas, tuvo el carácter de 

revolucionaria y soberana en la medida que expulsó del palacio al presidente 

Manuel de Urriez, firmó varios decretos y pronto organizó tropas para defender a 

Quito de las arremetidas armadas de las vecinas ciudades de Cuenca, Guayaquil 

y Popayán.  

 

4. RESULTADOS 

La Universidad, desde que fue unificada, se convirtió en la casa de estudios 

donde se formaron los cuadros dirigentes de la emancipación política de Quito. 

Paradójicamente en la institución regentada por el Rey, se prepararon las mentes 

precursoras de algunos quiteños que, en los albores del siglo XIX, se convirtieron en 

el cerebro y las manos del grupo insurgente que irían en contra del sistema 

monárquico. Desde su misma fundación, acogió en su pensum de estudios las 

doctrinas contestatarias del neoescolasticismo salmantino, también del derecho 

positivo español y se nutrió de las nuevas corrientes filosóficas, tanto europeas 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

27 
 

como americanas, que soliviantaron los espíritus ilustrados de los quiteños, en los 

albores del siglo XIX. 

El paradigma del hombre mestizo quiteño fue el precursor Eugenio Espejo, 

estudiado en las aulas de las universidades quiteñas y formado en la realidad de su 

entorno. Fue un hombre consecuente con la verdad, la justicia y con su pueblo. 

Una vez convertido en hombre público, fustigó cuanto pudo los excesos 

gubernamentales, el atraso académico de la gente y las injusticias sociales. Pese a 

que fue un gran agitador y consecuente con los ideales libertarios, pasó sus últimos 

días privado de libertad. 

Por todos es conocido que, cuando se proyecta una revolución se conoce 

el comienzo, pero no su final porque siempre será una contingencia, un acto 

impredecible. Las consecuencias, pueden resultar muchas veces, contrarias a las 

planificadas. Y eso fue lo que precisamente sucedió con la conformación de la 

primera Junta de gobierno en agosto de 1809 pues, siguiendo la misma línea de las 

españolas que defendían al rey, la religión y la patria, terminó convirtiéndose en 

subversiva y altamente revolucionaria. ¿Por qué fue diferente de las españolas? 

¿Por qué fue revolucionaria? Porque asumieron el poder de forma definitiva, al 

punto que empezaron a emitir decretos ejecutivos. Fue un verdadero golpe de 

Estado porque defenestraron al presidente de la Audiencia. Y ¿por qué lo hicieron 

si Ruiz de Castilla era también un enviado de una de aquellas Juntas? Porque no 

congenió jamás con los ideales quiteños y con sus líderes ilustrados. La Junta 

quiteña asumía responsabilidad con actores propios de la ciudad lo que también 

la diferenciaba de sus pares españolas.  

Regresando al tema de la Universidad queda claro que fue la institución 

gestora del despertar a una conciencia nacionalista, de amplio espectro, en todas 

las regiones de la Audiencia. Formadora del procerato quiteño y, como cuerpo 

fundamental de la ciudad, actora directa en la conformación de las dos juntas de 

gobierno, suscriptora de la Constitución de 1812 y, por si fuera poco, la casa que 

también entregó mártires a la independencia. 

Para la vida institucional de la universidad, la independencia (primera y 

segunda juntas) no fueron sino uno de los tantos acontecimientos que tuvo que 

sobrellevar en su dilatada vida de glorias y sinsabores. En sus aulas se formaron, en 

el período colonial criollos realistas y criollos quiteños, sin embargo, en la época 

republicana, liberales y conservadores. De una universidad elitista en la Colonia, en 

la República se volvió absolutamente popular e incluyente. De sumisa a 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

28 
 

contestataria. En esta medida, la Universidad Central del Ecuador, se convirtió en 

la institución pionera en cuanto deliberativa y permanentemente contestataria. 

 

5. DISCUSIÓN 

La historiografía ecuatoriana poco o nada ha dicho del protagónico papel 

que ha tenido la universidad, entre los siglos XVI y XIX, primero como gestora de 

una conciencia diferenciadora, luego de una postura crítica y emancipadora, al 

final. 

Beorlegui decía “donde hubo Universidad, hubo también conciencia 

nacional”55, es decir, que la masa crítica de un país solamente se gesta en una 

institución educativa. En la independencia política de Quito, alcanzada en los 

albores del siglo XIX, participaron algunos factores de carácter político, 

económico, social y hasta religioso, no obstante, el papel de la universidad fue 

contundente en la concienciación de los quiteños. 

Esta nueva periodización busca favorecer un conocimiento más acotado 

de los, aproximadamente, 300 años de historia que discurrieron en suelo quiteño. 

Salvando los casos concretos de los filósofos Roig Y Baldano, nadie ha reparado y 

puesto atención en el tema humanístico que movilizó la etapa colonial. El tema 

aquí planteado espera cubrir un vacío que, por antonomasia, ha sido descuidado 

a lo largo del tiempo. Bajo la premisa de Vitoria: “el derecho natural es un principio 

de ordenación comunitaria”, este trabajo ha procurado visualizar los derechos que 

asistieron a los pueblos originarios, derechos ampliamente defendidos por unos 

cuantos personajes y que han sido los gestores de las grandes transformaciones 

políticas de este país. 

 

CONCLUSIONES 

La Universidad terminó por definir las posturas ideológicas de los quiteños.  

La primigenia animadversión contra las autoridades reales, acantonadas en Quito 

desde el siglo XVI, al finalizar el XVIII se transformó en una clara hostilidad contra la 

monarquía española. 

La periodización planteada facilitará una comprensión más acotada de la 

etapa colonial. En cada uno de los humanismos se han reseñado los 

acontecimientos más significativos de la vida política y social de los quiteños. De 

 
55  Carlos Beorlegui, op. cit., p. 118. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

29 
 

igual forma, el trajinar universitario que, de las tres instituciones privadas del siglo 

XVII, en 1786 quedó en una sola y con el carácter de estatal. La resultante 

universidad de Santo Tomás de Aquino formó a los criollos quiteños que dieron 

forma al proceso independentista. 

El humanismo, como escuela filosófica que llegó desde la península ibérica 

junto con otras que emergieron en el resto de Europa y en la misma América, sentó 

bases y consolidó sentidos de pertenencia. Las tres centurias de historia colonial, 

caracterizada por una perenne animadversión entre quienes se consideraban 

quiteños y aquellos que profesaban fidelidad al rey, ha sido dividida en cuatro 

etapas, claramente diferenciadas y sujetas a los avatares de la corporación 

universitaria. Con el humanismo propiciatorio, los quiteños aprendieron y, con el 

universitario, concienciaron. A partir de las reformas borbónicas, los ilustrados, junto 

con otros actores sociales, propiciaron más de una revolución como parte de un 

humanismo contestatario. Será en las décadas finales del siglo XVIII que empezó a 

desarrollarse el humanismo emancipatorio que definió la postura final de los 

quiteños. Más allá de haber logrado su propia emancipación mental, los quiteños 

se enfrentaron directamente a las armas reales en procura de su definitiva 

independencia política. El humanismo emancipatorio propició la independencia 

política de Quito, sin embargo, esto no significó un cambio radical en la forma de 

vida de gran parte de la gente puesto que fueron las mismas familias dominantes 

quiteñas, las que en última instancia tomaron y usufructuaron del poder.  

En los años postreros del siglo XVIII y en los albores del XIX se buscaban 

alcanzar varias independencias. Al final, se logró solo una, la de los criollos quiteños 

ilustrados que alcanzaron el control del poder político y económico del territorio. 

Para los mestizos, negros y pueblos originarios ésta no significó conquista alguna en 

su beneficio. De ahí que la proclama quiteña, popularizada en el periodo 

independentista de último día del despotismo y primero de lo mismo fue la más 

clara muestra del fracaso de todo un largo proceso de lucha. La independencia 

política buscada desde el 10 de agosto de 1809 y alcanzada definitivamente el 24 

de mayo de 1822 no fue más que una etapa en que se dejó de depender de una 

monarquía europea para luego pasar a la de Bolívar y la Gran Colombia. Queda 

claro, eso sí, que la entidad universitaria sentó las bases de una conciencia nueva.  

 

Fecha de recepción: 07/04/25 

Aceptado para publicación: 22/01/26  



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

30 
 

Referencias Bibliográficas 

Ayala Mora, Enrique (Editor), Nueva Historia del Ecuador, Vol. 6, Quito, CEN y Grijalbo, 

1983. 

  

Baldano, Juan, Identidad y formas de lo ecuatoriano, Quito, Eskeletra editorial, 2014.  

  

Beorlegui, Carlos, Historia del pensamiento filosófico latinoamericano: una búsqueda 

incesante de la identidad, Bilbao, Universidad de Bilbao, 2010. 
 

  

Biblioteca Ecuatoriana Mínima, Federico González Suárez, Puebla, Editorial J. M. Cajica, 

1960. 
 

  

Castilla Urbano, Francisco, "Juan Ginés de Sepúlveda: en torno a una idea de civilización" 

en: Revista de Indias, Vol. 52, Nº 195/196, España, Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas, 1992. 

https://doi.org/10.3989/revindias.1992.i195-196.1155 

 

  

Freile, Carlos, Serviles y arrepentidos en la Independencia, Quito, PPL impresores, 2014.  

  

González Suárez, Federico, Historia general de la República del Ecuador, T. VII, Quito, 

Imprenta del Clero, 1892. 
 

  

Herrera, Pablo, Ensayo sobre la Historia de la Literatura Ecuatoriana, Quito, Imprenta 

Nacional, 1927. 
 

  

Keeding, Ekkehart, Surge la nación, la ilustración en la Audiencia de Quito (1725 - 1812), 

Quito, Ediciones Banco Central del Ecuador, 2005. 
 

  

Landázuri, Carlos, "Pensamiento independentista: el movimiento ilustrado ecuatoriano". 

En Ayala Mora, Enrique. Nueva Historia del Ecuador, Vol. 6, Quito, Corporación 

Editora Nacional, GRILALBO, 1989. 

 

  

Lavallé, Bernard, Quito y la crisis de la alcabala 1580 - 1600, Quito, Corporación Editora 

Nacional, 1997. 

https://doi.org/10.4000/books.ifea.2766 

 

  

Lynch, John, América latina, entre la colonia y la nación. Barcelona, Crítica, 2001.  

  

Moreno Yánez, Segundo, Las sublevaciones indígenas en la Audiencia de Quito, Quito, 

Ediciones PUCE, 1985. 
 

  

Ospina, Pablo, "Habiendo roto el freno de la obediencia: participación indígena en la 

insurgencia de Quito, 1089 - 1812" en Procesos, Nº 29, Quito, UASB y Corporación 

Editora Nacional, 2009. 

 

  



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

31 
 

Paladines, Carlos, "Pensamiento independentista: el movimiento ilustrado ecuatoriano" en 

Ayala Mora, Enrique, Nueva Historia del Ecuador, Vol. 6, Quito, Corporación Editora 

Nacional y Grijalbo, 1983. 

 

  

Pérez Vejo, Tomás, Legía criolla, una reinterpretación de las guerras de independencia 

hispanoamericanas, México, Tusquets editores, 2002. 
 

  

Piñas Rubio, Francisco, Las bibliotecas de la Compañía en la Audiencia de Quito, Quito, 

Publicaciones de la BAEP, 2017. 
 

  

Quevedo, Belisario, Historia del Ecuador, T. III, Quito, Editorial Bolívar, 1931.  

  

Recopilación de las leyes de indias, Ley X de la Audiencias y Chancillerías Reales de la 

Indias, Título XV, Libro 11. 
 

  

Roig, Arturo Andrés, Humanismo en la segunda mitad del siglo XVIII, T. I., Quito, BCE 

y CEN, 1984. 
 

  

Rodríguez de Quiroga, Manuel, Alegato de Quiroga en el primer juicio iniciado contra los 

próceres en febrero de 1809, Diario EL COMERCIO, 1909. 
 

  

Salvador Lara, Jorge, La Patria heroica, ensayos críticos sobre la independencia, Quito, 

UNAP, 2009. 
 

  

Sánchez Astudillo, Miguel, "Textos de catedráticos jesuitas en Quito colonial" en Boletín 

de la Academia Nacional de Historia, Vol. XXXIX, Nº 93, Quito, La Prensa Católica, 

1999. 

 

  

Santa Cruz y Espejo, Francisco Javier Eugenio, "Reflexiones acerca de las viruelas" en: 

Escritos, T. II, Quito, Imprenta Municipal, 1912. 
 

  

Sosa Freire, Rex Típton, "Alma mater insurgente", historia de la Universidad Central del 

Ecuador y su participación en la independencia de Quito, siglos XVI - XIX, Salamanca 

/ España, Ediciones Universidad SALAMANCA, 2021. 

 

  

- De la plegaria a la rebeldía, reseña histórica de la Universidad Central del Ecuador (1620 

- 1836), Quito, Editorial de la Universidad Central del Ecuador, 2022. 
 

  

Villarroel, Gaspar de, Gobierno eclesiástico - pacífico y unión de los dos cuchillos 

pontificio y regio, Quito, Imprenta del Ministerio de Gobierno, 1943. 
 

  

 

 

 

 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1-32,ene-jul, 2026 

 

32 
 

FUENTES PRIMARIAS: 

 

AGUCE, Estatuto de la Real Universidad de Santo Tomás de la ciudad de Quito, 1787. 

 

AGUCE, Colección de cédulas y ordenes reales de los oficios de los señores vice patronos 

de algunas act…quemado… papeles útiles para… quemado… la Real y Pública 

Universidad del Angélico Dr. Sto. Tomás de Aquino, establecida en esta ciudad de Quito. 

Formada y enquadernada a costa del D. D. José Manuel Flores, rector de la Universidad 

y del Colegio Real Mayor y Seminario de San Luis: con un índice de lo que contienen 

los papeles de la colección para facilitar su uso quando sea necesario. Año de 1810. 

 

AGUCE, Colección de cédulas reales y diversos papeles respectivos al buen gobierno, 

cátedras y rentas de la Pública Universidad del Angélico Dr. Santo Tomás de Aquino. 

 

 

 

 


