
 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

1 
 

 

 

Imágenes de una América Indígena: Historia y Etnología entre los 

Grupos Jê del Brasil Central1 

 
marcelmano@ufu.br 

Marcel Mano2 

Universidad Federal de Uberlândia 
 
 

 

Resumen 
 

El presente artículo establece un diálogo entre la Antropología , la Arqueología y la Historia con el objet iv o  

de contribuir a la superac ión de cuatro modelos teóricos utilizados para interpreta r la etnología y la hist or ia  

de los grupos indígenas hablantes de lenguas Jê en el Brasil Central. El corpus analizado incluye tanto part e 

de una documentac ión histórica del siglo XVIII como datos etnográfic os y arqueológic os referent es a dic hos 

grupos en las regiones que actualment e comprenden el Triángulo Minero y los estados de Goiás y Tocant i ns , 

Brasil. A partir del paradigma indicia rio y de la proyección etnográf ica, el análisis de este material perm it e 

reconsidera r los supuest os y representac iones que caracterizan a estos pueblos como sociedades simple s , 

simétrica s, igualita ria s y centrípeta s y presenta, desde la perspectiva de la historia de los contactos y de la s 

ontología s y cosmología s indígenas, otra interpretac ión. 

 

Palabras Clave 
 

Grupos indígenas –Familia Linguística Jê – Brasil Central – Historia de los Contactos – Ontologías y Cosmol o gí a s 

  

 
1  El artículo presenta datos de la investigación financiada por CAPES. 
2  Posdoctor en Antropología, es profesor titular de la Universidad Federal de Uberlândia (UFU), MG, Brasil; docente permanente de los 

Programas de Posgrado en Ciencias Sociales y del Programa de Posgrado en Historia; y coordinador del Museo de Arqueología y 
Antropología – MAnA – UFU. https://orcid.org/0000-0002-0373-104X 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

2 
 

 

 

 

Images of an Indigenous America: History and Ethnology among Jê 

Groups in Central Brazil 

 

 
 
marcelmano@ufu.br 

Marcel Mano 

Universidad Federal de Uberlândia 
 
 
 
 

Abstract  
 

The present article establishes a dialogue between Anthropology , Archaeology, and History with the aim of  

contribut ing to the overcom ing of four theoret ical models used to interpret the ethnology and history of  

Indigenous groups speaking Jê languages in Central Brazil. The corpus analyzed includes both part of the 

historica l documentation from the eighteent h century and ethnographic and archaeologica l data related t o 

these groups in the regions that current ly comprise the Triângulo Mineiro and the states of  Goiás and 

Tocantins, Brazil. Based on the evidentia l paradigm and ethnographic projection, the analysis of this materia l 

makes it possible to reconsider the assumpt ions and representations that characterize these peoples as simple , 

symmet rica l, egalitarian, and centripeta l societies, and present s, from the perspect ive of the history of contac t s 

and indigenous ontologies and cosmologies, another interpretat ion. 

 
 

 

 

Key Words 
 

Indigenous Groups – Jê Linguistic Family – Central Brazil – History of Contacts– Ontologies and Cosmologie s  

  



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

3 
 

Introducción 

Durante décadas, los estudios sobre los grupos indígenas Jê del Brasil Central3 

reprodujeron clasificaciones jerárquicas en las que estos pueblos fueron 

invariablemente caracterizados por la negación. Arqueológica y etnológicamente se 

construyeron cuatro modelos, todos actualmente cuestionables. En la arqueología, el 

proyecto del Programa Nacional de Investigaciones Arqueológicas, coordinado por 

Betty Meggers y Clifford Evans4, tuvo como objetivo “estandarizar fenómenos 

arqueológicos bajo un paraguas conceptual con el fin de establecer un marco del 

desarrollo prehistórico de Brasil”5. Con base en estándares homogeneizadores, tales 

como formas, técnicas y estilos de los objetos, se definieron tradiciones que se han 

convertido en una especie de camisa de fuerza conceptual a partir de la cual, en los 

objetos, no había historia, ni sociedad, ni temporalidad. En el caso de las áreas de 

ocupación de los Jê centrales, la presencia dominante en el discurso arqueológico 

ha sido la de una supuesta uniformidad cerámica, representada por “la presencia de 

bordes de vasijas geminadas y fragmentos de posibles igaçabas”6, realizada de forma 

tosca, sencilla, sin decoración, con una estética oscura y lisa, que indicarían una 

homogeneidad tecnológica definida como “tradición arqueológica Aratu-Sapucaí.”7 

Los otros tres modelos hoy en suspensión surgieron de la etnología. El primero 

de ellos, neoevolucionista, propuso un desarrollo para las sociedades indígenas de la 

Sudamérica en que los pueblos del Brasil Central fueron clasificadas como 

“sociedades marginales”8. Definidos por supuestas ausencias, fueron descritos como 

sociedades sencillas, de pequeños grupos igualitarios, sin jerarquías, sin instituciones 

políticas y sin conocimiento de agricultura o con incipiente horticultura. El segundo 

modelo, de orientación estructuralista, fue construido por el Proyecto Harvard-Brasil 

 
3  La clasificación etnológica define al Jê como una familia lingüística del Tronco Macro-Jê, y la subdivide en Jê del norte, 

Jê central y Jê del sur. Entre los Jê centrales se encuentran grupos como los Bororo, Xavante, Xerente, Karajá, Xakriabá, 
Akroá, Javaé, a los que, históricamente, podemos incluir parte del Cayapó meridionales.  

4  Meggers, Betty y Evans, Clifford, Como interpretar a linguagem da cerâmica – manual para arqueólogos, Smithsonian 

Institution, Washington, 1970. 
5  Soares, Juliana. Discutindo a Tradição Aratu: o Sítio Cerâmico GO-RV-06 e novas contribuições. Dissertação de Mestrado, 

Universidade do Vale do Rio dos Sinos, 2012, 23. 
6  Fagundes, Marcelo, “Histórico das Pesquisas Arqueológicas no Triângulo Mineiro”, en Ferreira Filho, Aurelino José, ed., 

Índios do Triângulo Mineiro MG. História, Arqueologia, Fontes e Patrimônio: Pesquisas e Perspectivas . Editora da 
Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2015, 120. 

7  Alves, Marcia Angelina, “As Estruturas Arqueológicas do Alto Paranaíba e Triângulo Mineiro — Minas Gerais”, Revista 
do Museu de Arqueologia e Etnologia. São Paulo, 2, 37. 

8  Steward, Julien, ed., Handbook of South American Indians, 7 volumes, Washington: Bureau of south American ethnology, 

Bulletin 143, 1946, 1 the marginal tribes. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

4 
 

Central que, si bien comenzó a reconocer la complejidad de los sistemas sociales y 

de parentesco de los Jê y Bororo9, insistió em las ideas de simetría, igualdad y armonía. 

“cada sociedad se esfuerza por crear una síntesis armoniosa a partir de las 

ideas, categorías e instituciones antitéticas que constituyen su modo de vida. 

Está claro que la vida cotidiana no puede canalizarse de forma tan fácil ni tan 

organizada. [...] los Jê y los Bororo, tal como los conocíamos, todavía 

intentaban vivir de acuerdo con sus filosofías tradicionales. Aún trataban de 

alcanzar la síntesis de los opuestos, de crear equilibrio y armonía por medio de 

instituciones contrapuestas. En ese sentido, eran sociedades verdaderamente 

dialécticas.”10 

 

El tercer modelo proveniente de la etnología para pensar a los pueblos Jê fue 

construido a partir de una oposición a los grupos Tupi11. Basada en el dualismo de 

fratrias exógamas representadas totémicamente, los Jê fueran definidos por sistemas 

binarios de oposición y correlación que no necesitan del tempo; por lo tanto, 

sociedades que tenían un vértigo centrípeto12, una prominencia de la espacialidad 

en detrimento a la temporalidad13, una tendencia al cierre, al dualismo y a la 

reiteración14, y la predación ceremonial15. 

 
9  En la clasificación etnológica, Bororo, como el Jê, es una familia lingüística del Tronco Macro-Jê, también ubicada en el 

Brasil Central, pero con una sola lengua, el Boe o Bororo. 
10  Maybury-Lewis, David, ed., Dialectical Societies: The Gê and Bororo of Central Brazil, Harvard University Press, 

Cambridge, 1979, 13. 
11  En la clasificación etnológica el Tronco Proto-Tupí está formado por siete familias, una de las cuales, la Tupí-Guaraní,  

posee 21 lenguas y incorpora varios grupos repartidos por las selvas tropicales y subtropicales de Brasil y países vecinos, 
como Paraguay y Bolivia. Además de la familia tupí-guaraní, este tronco lingüístico cuenta con otras seis familias: Arikén, 
Juruna, Mondé, Munduruku, Ramaráma, Tupari, y tres lenguas aisladas a nivel familiar: Aweti, Puroborá y Mawé. Para 
más información véase: Rodrigues, Ayron Dall’Igna, Línguas Brasileiras: Para o Conhecimento das Línguas Indígenas, 

Loyola, São Paulo, 1986. 
12  Fausto, Carlos, Inimigos Fiéis: História, Guerra e Xamanismo na Amazônia, Editora da Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2001 
13  Carneiro da Cunha, Manuela y Viveiros de Castro, Eduardo, “Vingança e Temporalidade: os Tupinambá”, Journal de la 

Socièté dês Americanistes, Paris, LXXI, 1985. 
14  Carneiro da Cunha, Manuela, “Les Études Gé”, L’Homme, Paris, 33, 1993. 
15  En oposición al concepto de predación caníbal asociado con la antropofagia de los grupos tupi, los grupos Jê fueron 

definidos por una predación ceremonial que consiste en la incorporación simbólica, controlada y ritualizada de la 
alteridad. Gordon, César, Economia Selvagem – Ritual e Mercadoria entre os Xikrin – Mebêngôkre. Editora da 

Universidade Estadual Paulista, São Paulo, 2006. 

 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

5 
 

Así, aunque desde 1956 Lévi-Strauss16 ha llamado a la atención sobre las 

asimetrías, jerarquías, desigualdades y la triada en el sistema Jê Bororo, las sociedades 

indígenas del Brasil Central fueron arqueológica, histórica y etnológicamente 

definidas como simples, cerradas, igualitarias y basadas em una supuesta tradición; o 

para usar una metáfora ya conocida, “sociedades yo-yo”17. En este modelo, ellas 

representarían a reproducción continua del mismo ir y venir y, por tanto, se 

encontrarían estancadas, inmóviles, cerradas, frías18 y fuera de la historia. Sin 

embargo, cabe destacar que la tradición no debe ser entendida como una mera 

reiteración continua, pero como un momento de lo devenir de las sociedades dentro 

de un continuum temporal incesante y siempre inacabado. Lo mismo ocurre con la 

arqueología, porque es mínimamente sensato pensar que, así como la alfarera 

dispone de un conjunto de técnicas y materiales heredados, pero tampoco los 

descarta invenciones, imitaciones y préstamos que resultan tanto de creaciones 

internas como de juego de relaciones y redes diversas de contactos con diferentes 

alteridades; y entonces, también en este caso, los objetos e artefactos deben 

representar un momento de devenir y no la traducción de una tradición. 

Con base en ello, este ensayo tiene la intención de proponer una nueva 

lectura de los datos referentes a los grupos indígenas Jê del Brasil Central. Su contexto 

concreto son los registros que se han realizado desde el siglo XVIII de las ocupaciones 

de estos grupos en regiones correspondientes al actual Triángulo Minero y a los 

estados de Goiás y Tocantins (mapa 1). El material empírico, leído a partir del 

paradigma indiciario19 y de proyecciones etnográficas20, consiste en documentos 

históricos —publicados e inéditos— y de una reinterpretación de objetos cerámicos 

realizada en diálogo con la historia, la ontología y las cosmologías indígenas. 

 

 
16  Lévi-Strauss, Claude, Antropologia Estrutural, Tempo brasileiro, Rio de Janeiro, 1989, 155-189. 
17  Carneiro da Cunha, Manuela y Viveiros de Castro, Eduardo, “Vingança e Temporalidade: os Tupinambá”, 203.  
18  El concepto de “sociedades frías” fue elaborado por Lévi-Strauss para referirse a sociedades que, en oposición a las 

calientes, producen poco o casi ningún desorden. Concebidas para perdurar, en ellas actúan tres fuentes de resistencia 
al desarrollo histórico: pequeña apertura al exterior, entramado social interno elaborado y rechazo a un devenir 
histórico. Lévi-Strauss, Claude, Antropología estructural, Tempo Brasileiro, Río de Janeiro, 1989, 322 y ss. 

19  El paradigma indiciario fue definido por Ginzburg y consiste en sondear la documentación en busca de signos, pistas y 
evidencias, o residuos y datos marginales que permitan pasar de lo desconocido a lo conocido. Ginzburg, Carlo, Mitos, 
emblemas y signos: morfología e historia, Cia das Letras, São Paulo, 1989. 

20  El paradigma indiciario fue definido por Ginzburg y consiste en sondear la documentación en busca de signos, pistas y 
evidencias, o residuos y datos marginales que permitan pasar de lo desconocido a lo conocido. Ginzburg, Carlo, Mitos, 
emblemas y signos: morfología e historia, Cia das Letras, São Paulo, 1989. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

6 
 

 

Mapa 1 – Mapa de América del Sur con parte del Brasil Central resaltada en rojo. Disponible en: 
https://www.youtube.com/watch?v=mrMI4xdxit8 (26 Maio 2025). 

 

Los Jê en los registros documentales e históricos: ¿sociedades marginales? 

Durante los primeros siglos del período colonial brasileño, los pueblos de 

lenguas no Tupi, incluido aquellos que actualmente conocemos como Jê, eran 

tratados como Tapuia. Término acuñado por los tupí del litoral atlántico, Tapuia 

estaba asociado tanto a una diferenciación linguística21 como a la categoría de 

enemigos de los Tupi22 bastante genérica, cuya validez comenzó a ser cuestionada 

por la etnología recién en el siglo XX. Fue Martius, el naturalista bávaro que estuvo en 

Brasil entre 1817 e 1820, el primero en proponer suspender el término creando una 

división de los pueblos indígenas de Brasil según criterios lingüísticos. Basado en las 

sílabas finales utilizadas por grupos de las cuencas de los ríos Tocantins y Araguaia 

 
21  Cardim, Fernão, Tratado da Terra e Gente do Brasil, Itatiaia y Editora da Universidade de São Paulo, Belo Horizonte y São 

Paulo, 1980, 103. 
22  Vasconcelos, Simão de, Crônica da Companhia de Jesus, Vozes, Petrópolis, 1977, 109. 

https://www.youtube.com/watch?v=mrMI4xdxit8


 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

7 
 

para designarse, Martius creó el término clasificatorio Gez o Crans23.  El primero se 

refiere a grupos que hoy la etnología moderna clasifica como pertenecientes a la 

familia linguística Jê del Tronco Macro-Jê; y el segundo a lenguas clasificadas con 

otras familias de este mismo tronco lingüístico. A pesar de que la clasificación Jê surgió 

solo en el siglo XIX, bajo el término Tapuia varios de estos grupos comenzaron a ser 

descritos por viajeros e exploradores en parte del Brasil Central en el primer cuarto del 

siglo XVIII. 

Algunas de estas primeras descripciones históricas parecían confirmar el 

estatus que la vieja etnología Jê, representada por lo neoevolucionismo, había 

ratificado. Al referirse a algunos de estos grupos como tapuias, “por ser diversa su 

lengua de la general”24, algunos documentos retrataron a los Cayapó25 de la actual 

región del norte de São Paulo, Triángulo Minero y sur de Goiás como “nación que no 

tiene domicilio fijo, ni cultivos o plantíos [...] y se sustentan de inmundicias silvestres; y 

cuando llegan a plantar, traen el alimento consigo”26; o incluso, que esos grupos 

“todo lo resuelven con traición y rapiña” 27y que es “el más traidor de todos”28. En estos 

retratos, estos grupos Jê aparecen como nómadas, agricultores incipientes, 

conformados por pequeñas bandas corsarias y enemigos declarados del poder 

colonial. Ocurre, sin embargo, que para ese mismo período otros documentos 

enfatizaron lo contrario. En este caso, los retratos de pequeños grupos nómadas 

pueden interpretarse a partir de dos hipótesis no excluyentes. La primera es que se 

trataría de “alegorías de la colonización” que servirían como justificación para las 

políticas indigenistas de exterminio y esclavización29. La segunda es que esas noticias 

 
23  Martius, Carl Friedrich Philipp von. Beiträge zur Ethnographie und Sprachenkunde Amerikas zumal Brasiliens. II. Glossaria 

linguarum Brasiliensium, Friedrich Fleischer, Leipizg, 1867. 
24  Braga, José Peixoto da Silva. “Notícia 1a prática que dá ao P. M. Diogo Soares, do que se passou na primeira bandeira, 

que entrou aos descobrimentos das Minas dos Guayazes até sair na cidade de Belém do Grão Pará”, 1722, em Taunay , 

Afonso d’ Escragnolle, ed., Relatos Sertanistas. 2a ed., Livraria Martins Editora, São Paulo, 1976, 126. 
25  En este texto aparecera dos formas ortográficas de este pueblo indígena. Cayapó con “C” se refiere a la ortografía del 

término en la documentación, y Kayapó con “K” se refiere a las reglas para citar a los grupos indígenas, adoptadas por 
la Asociación Brasileña de Antropología. 

26  Barros, Manoel de, “Notícia 7a Prática – Roteiro verdadeiro das Minas do Cuiabá, e de todas as suas marchas, cachoeiras, 
itaipavas, varradouros, e descarregadouros das canoas, que navegam para as ditas minas, com os dias de navegação e 
travessia, que se costumam fazer por mar, e por terra”, sem data, en Taunay, Afonso d’ Escragnolle, ed., Afonso, Relatos 

Monçoneiros, 2ª ed. Livrara Martins Editora, São Paulo, 1976, 148-149. 
27  Campos, Antônio Pires de, “Noticia que dá o Capitão Antônio Pires de Campos, 20.05.1723”, en Taunay, Afonso d’ 

Escragnolle, ed., Relatos Sertanistas. 2a ed., Livraria Martins Fontes, São Paulo, 1976, 182. 
28  Camello, João Antonio Cabral, “Notícias práticas das Minas de Cuiabá e Goiases, na Capitania de São Paulo e Cuiabá, que 

dá ao reverendo Padre Diogo Soares”, 1727, em Taunay, Afonso d’ Escragnolle, ed., Relatos Monçoneiros. 2a ed., Livraria 
Martins Editora, São Paulo, 1976, 115. 

29  Mascarenhas, Luís de, “Regimento que há de usar os Capitães de cavalo para a conquista do gentio Cayapó, 06/01/1742”, 
en Documentos Interessantes para a história e costumes de São Paulo , Tipografia da Companhia Industrial, São Paulo, 
22, 1896, 168. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

8 
 

relatan encuentros con expediciones guerreras de jóvenes indígenas, tal como lo 

confirman documentos posteriores y la etnografía moderna. En 1846-1847, el 

presidente de la Provincia de Mato Grosso, al solicitar la creación de una Dirección 

de Indios, escribió sobre los Cayapó que “los hombres se internan en el sertón durante 

parte de la buena estación del año para recolectar miel y cazar, y se presume que 

en esas excursiones a veces llegan hasta el camino de Goiás, y que allí han cometido 

parte de los delitos”30. Y en más de una ocasión, la etnografía31 ha señalado 

relaciones intrínsecas entre las expediciones de guerra y la producción social 

masculina, tales como los rituales de nominación, de perforación de labios y orejas, y 

de escarificación, por los cuales solo pueden pasar los jóvenes que han participado 

en las expediciones guerreras.  

En este sentido, la excursión de pequeños grupos de jóvenes guerreros no es 

incompatible con lo que retratan otros documentos y la etnografía. En ellas, a 

diferencia de pequeños grupos nómadas e igualitarias de cazadores-recolectores, 

surge la imagen de sociedades sedentarias, con grandes aldeas, agricultura intensiva 

y una organización política centralizada. Hasta donde es posible profundizar en el 

tiempo, fue en 1723 cuando grupos ubicados en el sur del actual estado de Goiás nos 

proporcionaron las primeras de estas impresiones sobre los grupos Jê. En ese año, el 

explorador Antonio Pires de Campos descendió por el curso del río Tietê hasta su 

desembocadura en el río Paraná, y remontó el curso de este último hasta la 

confluencia con el Paranaíba, actual frontera entre el Triángulo Minero y el sur de 

Goiás 

“y hablando del río Grande [Paraná] (en el que desemboca el Tietê y pierde 

su nombre), navegando río arriba se llega a un río llamado Pernahiba 

[Parnaíba], y por elle arriba habita el gentío llamado Cayapó. Este gentío vive 

en aldeas y puebla gran parte de la tierra por ser mucha gente, cada aldea 

con su cacique, que es lo mismo que gobernador, a quien en el estado de 

 
30  Jardim, Ricardo José Gomes, “Criação da Diretoria dos Índios na Província de Mato Grosso”, Revista do Instituto Histórico 

Geográfico Brasileiro, Rio de Janeiro, 9, 1847, 551. 
31  Ver, entre outros, Schwartzman, Stephan. The Panará of Xingu National Park: the transformations of a Society, Tesis 

Doctoral, Chicago Univ., 1987. Turner, Terence. “Os Mebengokre Kayapó: história e mudança social, de comunidades 
autônomas para a coexistência interétnica”, en Carneiro da Cunha, Manuela, ed., História dos índios no Brasil, Cia das 
Letras, São Paulo, 1992. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

9 
 

Maranhão llaman principal, el cual los domina. Estos viven de sus cultivos, y lo 

que más siembran son batatas, maíz y otras legumbres.”  32 

 

Un año antes de esa descripción (1722), pero en una carta fechada en 1734, 

José Peixoto da Silva Braga notificó al Padre Diogo Soares la incursión que realizó en 

los sertones acompañando la expedición de Anhanguera que, siguiendo los caminos 

indígenas, abrió la ruta de São Paulo hasta Vila Boa de Goiás. Después de cruzar el río 

Meia Ponte, afluente septentrional del río Paranaíba, esa expedición se encontró 

perdida en la región que hoy corresponde al sur del actual estado de Goiás. Los 

exploradores vagaban sin rumbo cuando encontraron “algunos refugios de madera 

y ramas con algunos granos de maíz ya germinados”33. En ese punto, cuatro indígenas 

que acompañaban la expedición siguieron el rastro y avistaron “los campamentos de 

los Gentiles y sus fuegos”34. De acuerdo con la narrativa, la expedición entonces 

atacó la aldea y fue recibida con flechas y garrotes. Después de algunas 

escaramuzas de ambas partes y de intentos de contacto amistoso por parte de los 

indígenas, estos huyeron y los exploradores permanecieron en la aldea durante tres 

meses. Cuando entonces describió a esos indígenas y su aldea, Braga utilizó 

constantemente el término Tapuia y añadió: 

“Se llama este gentío Quirixá, vive en aldeas, usa arco, flechas y garrote; [...] 

anda completamente desnudo, tanto hombres como mujeres. Había 19 

ranchos redondos, bastante altas y cubiertas con hojas de palmito, con unos 

agujeros cerca del suelo en lugar de puertas; en cada una vivían entre 20 y 30 

parejas, las camas eran unas cestas de palma que les servían de colchón y 

cobija; eran poco más de 600 almas; toda esta aldea estaba situada junto a 

un gran arroyo [...]. En esta aldea encontramos 200 manos de maíz y veinticinco 

de batata dulce.”35 

  

 
32  Campos, Antônio Pires de, “Noticia que dá o Capitão Antônio Pires de Campos, 20.05.1723”, 181. 
33  Braga, José P. S, “Notícia 1a prática que dá ao P. M. Diogo Soares, do que se passou na primeira bandeira, que entrou 

aos descobrimentos das Minas dos Guayazes até sair na cidade de Belém do Grão Pará”, 125.  
34  Ibid, 126. 
35  Ibid, 128. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

10 
 

En la segunda mitad del siglo XVIII, las menciones al gran número de aldeas e 

indígenas en la región se mantuvo prácticamente inalteradas. Entre 1754 y 1781, el 

regente de campo Ignacio Correa Pamplona, contratado por el gobierno de la 

Capitanía de Minas Gerais para atacar los quilombos en el alto río São Francisco, 

envió varias correspondencias en las que relató la presencia masiva de indígenas en 

la región del actual Triángulo Minero. “Desde el río Paranaíba proseguí con la 

verificación de los límites de esta Capitanía con las de Goiás y São Paulo, y encontré 

grandes vestigios del gentío Cayapó, así como parte de sus alojamientos”36; y en las 

cabeceras del río Dourados, un afluente meridional del Paranaíba, se “encontró con 

tres asentamientos del gentío Cayapó, cada uno con más de veinte casas”37. Sus 

encuentros con este contingente indígena fueron tan constantes hasta al punto que 

afirma: “la extensión de este bárbaro gentío puede recibir el nombre de un imperio, 

por su gran grandeza”38. Estos hechos llevaron a las autoridades a manifestar su 

sorpresa al saber que los “asentamientos en que se alojaban los gentiles [eran] tan 

populosos como se decía”39; y a alertar a los exploradores para que se precavieran, 

ya que “el país en el que van a penetrar está infestado de gentío”40. 

Hacia el norte del Brasil Central, en la cuenca del río Araguaia se encuentra la 

isla fluvial más grande del mundo: la isla del Bananal. Desde los primeros registros 

conocidos, esta región era el núcleo de diferentes grupos indígenas hablantes de 

lenguas Jê. En 1775, al informar sobre la isla, el alférez João Pinto da Fonseca escribió: 

“el río tiene una gran isla habitada por muchas naciones de gentíos”41. Al referirse a 

algunas con las que mantuvo contacto, mencionó “dos naciones de Carajás y 

Javaés; la primera consta de seis aldeas, la segunda de tres, y ambas suman un total 

de 9.000 almas: estas dos naciones nos dan noticias de los Araés, Tapirapés y 

Comacares, con quienes están en paz”42. Además de estas naciones amigas entre sí, 

los Carajás y Javaés informaron que sufrían ataques e invasiones por parte de los 

 
36  Ignácio Correia Pamplona a Rodrigo José de Menezes, Quartel das Cabeceiras dos Dourados, 23 abril 1781, Arquivo 

Público Mineiro, Belo Horizonte, Casa dos Contos, Caixa 87, documento 20256, fl. 4.  
37  Ibid. 
38  Ignácio Correia Pamplona ao conde de Valadares, s/l, 15 noviembre 1769, Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, Arquivo 

Conde de Valadares, códice 18.2.6 – documento 19, fl. 1. 
39  Conde de Noronha a João Godói Pinto da Silveira, s/l, 11 eneiro 1754, Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, Arquivo Papéis 

Avulsos, códice 1.4.001–documento17, fl. 2.  
40  Instruções que deve observar o comandante José Cardoso da Silveira, s/l, 07 septiembre 1769, Biblioteca Nacional, Rio 

de Janeiro, Arquivo Conde de Valadares, códice –18.2.6 – documento 5, fl. 1. 
41  Carta do Alferes José Pinto da Fonseca ao governador da Capitania de Goiás, Santa Anna, 02 agosto 1775, em Revista do 

Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, Rio de Janeiro, 7, 1868, 377. 
42  Ibid, 388. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

11 
 

Akroá y Xavante, sus mayores enemigos43. Con excepción de los Tapirapé, que la 

etnografía moderna identifica como grupos tupíes, y de los Comacares, de difícil 

identificación basándose únicamente en la documentación, todos los demás grupos 

son clasificados como Jê. Los Akroá hablaban la lengua Akuen, la misma lengua 

hablada por los Xakriabá y los Xavante44 considerada entonces una lengua de la 

familia Jê45. Los Karajá y Javaé, a su vez, son lingüísticamente emparentados y 

clasificados dentro de una misma familia lingüística del Tronco Macro-Jê46 (mapa 2). 

Así, acertadamente, ya en 1882 se planteaba la hipótesis de que “los Cayapó, así 

como los Xavante, los Xakriabá, los Xerente y todas las tribus que habitan desde las 

cabeceras del río Araguaia son de una sola y misma raza y tuvieron un origen 

común”47. Estudios lingüísticos recientes indican exactamente cómo las “ lenguas 

Macro-Jê en su conjunto forman un anillo alrededor del centro-este de Brasil.”48 

 

Mapa 2 – “Mapa General de los Límites de la Capitanía de Goiás” de 1751 de Francisco Tossi Colombina. Fuente: 

https://www.arquivopublico.df.gov.br/mapa-geral-dos-limites-da-goias/ (26 de mayo de 2025). Destacado en rojo el 
área aproximada de ocupación de los Cayapó meridionales; en verde el área ocupada por los Xavante; en amarillo el 
área de los Akroá; en azul la de los Xakriabá; y em púpura la de los Karajá y Javaé.  

 
43  Ibid, 381-82. 
44  Apolinário, Juciene, “A saga dos Akroá nas fronteiras do sertão”, Tellus, Campo Grande, 3(5), 2003, 86. 
45  Rodrigues, Ayron Dall’Igna, Línguas Brasileiras: Para o Conhecimento das Línguas Indígenas, 56. 
46  Ibid. 
47  Padre Raymundo Henriques des Genettes ao tenente coronel Antônio Borges Sampaio. Santa Luzia, 10 dezembro 1882, 

en Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, Rio de Janeiro, 67(2), 217. 
48  Urban, Grég, “A história da cultura brasileira segundo as línguas nativas”, em Carneiro da Cunha, Manuela, ed., História 

dos índios no Brasil, Cia das Letras, São Paulo, 1992, 91. 

https://www.arquivopublico.df.gov.br/mapa-geral-dos-limites-da-goias/


 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

12 
 

Con base en estas diversas evidencias, por lo menos desde el siglo XVIII los 

grupos Jê del Brasil Central se constituían como grupos sedentarios, con aldeas 

numerosas, una organización política basada en jefaturas y una agricultura, cuya 

imagen no tiene nada que ver con el modelo de “tribus marginales”. La importancia 

de la agricultura para estos pueblos indígenas está demostrada por diversas 

etnografías. Entre los Timbira49, Apinajé50 e Xerente51, Nimuendaju documentó no solo 

el cultivo de varias especies y técnicas de siembra, sino que también registró un rico 

corpus mítico y ritual asociado al ciclo de algunas especies cultivadas. La centralidad 

de la agricultura para los grupos Jê también está registrada entre los actuales Kayapó. 

Las relaciones entre el campo de cultivo y la aldea son evidentes al menos en dos 

observaciones sobre este pueblo indígena. La primera es semántica, ya que el 

nombre dado al patio central de la aldea – ipôkre – también se utiliza para nombrar 

el centro del campo de cultivo52. Y la segunda es la constatación de que “el 

establecimiento de un nuevo campo de cultivo es el acto precursor, inevitable y 

necesario para la fundación de una nueva aldea”53. 

Hay, pues, en la historia y en la etnografía de varios grupos hablantes de 

lenguas jê una realidad incompatible con el modelo trazado por el Handbook of 

South American Indians. De igual manera, los modelos estructuralistas, tanto del 

Proyecto Harvard-Brasil Central como de las etnologías más recientes que llevaron a 

creer que los Jê eran grupos simétrico, igualitario, cerrado y centrípeto no sostenerse 

ante un reexamen cuidadoso de los datos históricos y etnográficos actuales. 

 

Los registros documentales y etnográficos contra el modelo de las simetrías 

Uno de los temas centrales de la oposición Jê – Tupí en la etnología indígena 

brasileña se concentró en la predación caníbal de los Tupi. Como lo observan 

ampliamente los cronistas54, estos grupos emprendían guerras contra los enemigos 

con el objetivo principal de capturar a un guerrero, quien sería oportunamente 

 
49  Nimuendajú, Curt, The Eastern Timbira, California Univ. Press, Bekerley, 1946, 57-64. 
50  Nimuendajú, Curt, Os Apinayé. Museu Paraense Emílio Goeldi, Belém, 1983, 69-71. 
51  Nimuendajú, Curt, The Sherente. Frederick Webb Hodge Anniversary Publication Found, Los Angeles, 1942. 
52  Robert, Pascale de et al, “A beleza das roças: agrobiodiversidade Mebêngôkre -Kayapó em tempos de globalização”. 

Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi - Ciências Humanas, Belém, 7(2), 2021, 350. 
53  Ibid. 
54  Cardim, Fernão. Tratado da Terra e Gente do Brasil, 96; Sousa, Gabriel Soares de, Tratado descritivo do Brasil em 1587,  

Fundação Darcy Ribeiro, Rio de Janeiro, 2013, 343-44. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

13 
 

ejecutado de forma ritual y devorado en el patio ceremonial. Incluso después de la 

abolición de estos rituales entre los pueblos indígenas en Brasil, los etnólogos han 

descubierto en el chamanismo de grupos tupí amazónicos, como los Araweté, una 

forma cosmológica de antropofagia55. Esto hizo suponer que los grupos tupíes poseen 

un vértigo centrífugo abierto a la incorporación de las alteridades y centrado en la 

producción de personas, ya que la muerte del enemigo, con un golpe certero que le 

rompía el cráneo, confería al matador honor, prestigio, estatus y marcas corporales 

(escarificaciones). Como afirmaron los cronistas, los rituales eran “para romper 

cráneos en los patios ceremoniales, con grandes fiestas, para que los quebradores de 

cabezas tomaran nuevos nombres”56, y “hay algunos indios que han tomado tantos 

nombres y se han escarificado tantas veces que no tienen parte del cuerpo que no 

esté marcada.”57 

Ante la ausencia de la predación caníbal, los grupos Jê se definieron por la 

predación ceremonial y clausura. El espacio circular de sus aldeas, en las cuales la 

posición social y espacial de los clanes y de las fratrías es siempre la misma, fue 

interpretado como un lugar inmutable y de conexión continua y perenne entre el 

presente, el pasado y el futuro. Del mismo modo, entre los Jê, las riquezas, los nombres 

y las posiciones se transmiten entre generaciones y, por eso, en ausencia de rituales 

de incorporación caníbal del otro, serían, al contrario de los Tupí, cerrados y 

orientados por el espacio circular de sus aldeas. En este caso, en la etnología Jê la 

importancia se desplazó de la persona hacia la aldea. 

“Los propios Timbira consideran como uno de los elementos más característicos 

de su cultura la forma circular de sus aldeas. Mientras los Timbira conserven su 

conciencia étnica, no se dejarán persuadir de abandonar esta forma de 

habitar en conjunto, íntimamente ligada a su organización social y 

ceremonial”.58 

 

A través de esta forma circular de las aldeas y de los dualismos que se 

despliegan en varios niveles (dos fratrias exogámicas, periferia y centro, espacio 

 
55  Viveiros de Castro, Eduardo, Araweté: os Deuses Canibais, Zahar, Rio de Janeiro,1986, 516-520. 
56  Sousa, Gabriel Soares de, Tratado descritivo do Brasil em 1587, 315. 
57  Ibid, 342. 
58  Nimuendaju, Curt, “A habitação dos Timbira”, en Schaden, Egon, ed., Leituras de Etnologia Brasileira, Nacional, São 

Paulo, 1976, 44. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

14 
 

habitacional y espacio ceremonial, femenino y masculino, etc.), varios etnólogos59 

consideraron que los Jês buscan explorar al máximo las oposiciones y articulaciones 

internas y reducir al mínimo las relaciones con el mundo exterior. Así, en el campo de 

la sociabilidad externa las relaciones con amigos y enemigos se consideraban 

intercambios iniciados y concluidos en el momento; transacciones situadas en el 

espacio sin ninguna referencia al tiempo. La guerra Jê no fue interpretada desde la 

óptica de la venganza y del tiempo, como entre los Tupinambá60, sino como un 

intercambio61. Con base en estos supuestos, en la historia de los contactos de los 

grupos Jê – Cayapó, se afirmó que “no tomaban cautivos de sus enemigos porque no 

había posibilidad de ser incorporados a sus SDG o clanes”62; modelo este 

indirectamente relacionado con aquel vértigo centrípeto de los grupos Jê. 

Sucede, sin embargo, que un reexamen de la documentación relativa a las 

guerras de estos grupos con sus diferentes alteridades indica no solo una apertura 

hacia el otro, sino también procesos diferenciados de evaluación simbólica y control 

político de las relaciones de contacto. En la primera descripción histórica de estos 

grupos, de 1732, se lee: “su mayor ejercicio es ser corsarios de otros gentiles de varias 

naciones y apreciarse mucho entre ellos aquel que más gente haya de matar”63. Por 

lo tanto, parece evidente que durante el período precolonial estos grupos se hayan 

embarcado en guerras contra otros grupos indígenas. En relatos documentados 

durante los años siguientes, entre 1751 y 1753, los Cayapó estaban en guerra en la 

región del actual Triángulo Minero con grupos Arachás. Según la documentación 

mataron a todos los hombres y “cautivaron a todas las mujeres y niños, a quienes 

llevaron a su alojamiento.”64 Aunque no es posible, basándose únicamente en la 

documentación, saber cuál fue el destino de los cautivos, las etnografías actuales 

sobre los grupos Kayapó65 permiten pensar en un proceso continuo de incorporación 

 
59  Vidal, Lux Boelitz. Morte e vida de uma sociedade indígena brasileira: os kayapó–xikrin do Rio Catete, Hucitec, São Paulo, 

1977. Vidal, Lux Boelitz, “O mapeamento simbólico das cores na sociedade indígena Kayapó-Xikrin do sudoeste do Pará”, 
em Silva, Aracy Lopes da y Ferreira, Mariana Kawal Leal, eds., Antropologia, História e Educação: a questão indígena e a 

escola, Global, São Paulo, 2001, 209-222. 
60  Carneiro da Cunha, Manuela y Viveiros de Castro, Eduardo, “Vingança e Temporalidade: os Tupinambá”.  
61  Lévi-Strauss, Claude, “Guerra e Comércio entre os Índios da América do Sul”, en Schaden, Egon, ed.,  Leituras de Etnologia 

Brasileira, Nacional, São Paulo, 1976. 
62  Giraldin, Odair, Cayapó e Panará Luta e sobrevivência de um povo Jê no Brasil Central, Editora Universitária Unicamp, 

Campinas, 1997, 50. Heelas, Richard H., The social organisation of the Panará, a Gê tribe of Central Brazil, Tesis Phd, 

University of Oxford, Oxford, 1979, 79. 
63  Campos, Antônio Pires de, “Noticia que dá o Capitão Antônio Pires de Campos, 20.05.1723”, 181.  
64   Marcos de Noronha ao rei d. José sobre aldeamento dos índios, Vila Boa, 24 Janeiro 1751, Arquivo Histórico Ultramarino, 

Lisboa, AHU-ACL-CU-008-cx.2, d.465, fl. 1. 
65  Turner, Terence, “Os Mebengokre Kayapó: história e mudança social, de comunidades autônomas para a coexistência 

interétnica”, 329. Vidal, Lux Boelitz. Morte e vida de uma sociedade indígena brasileira: os kayapó–xikrin do Rio Catete, 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

15 
 

de mujeres y niños de grupos extranjeros. Al analizar las guerras entre dos subgrupos 

Kayapó, los Xikrin y los Gorotiré, una de estas etnografías afirmó de forma explícita: 

“Uno de los objetivos de las disputas con los Gorotiré era robar niños y mujeres. 

Los niños capturados eran adoptados y sometidos al proceso de socialización 

como cualquier otro [...]. Pregunté si tomaban a esas mujeres con fines sexuales 

inmediatos y respondieron: No, no saben hablar; primero amansar, hablar y 

después casar.”66 

 

Por lo tanto, con base en datos consistentes, es posible considerar que las 

guerras históricas de los grupos Cayapó en el siglo XVIII se centraron en procesos de 

afinidad, parentesco y adopción, como un claro mecanismo de apertura, 

incorporación y apropiación de las alteridades. Del mismo modo, en la región de los 

ríos Araguaia y Tocantins, las guerras entre los grupos indígenas Jê también parecían 

ser una constante histórica. Cuando en 1775 se contactó a los grupos Carajá y Javaé, 

la información era que mantenían la paz entre sí, pero eran constantemente 

atacados por los grupos Xavante y Akroá, "por lo cual sufrían muchas hambres.”67 

Además, esos mismos Carajá, supuestamente amistosos, también mantenían una 

beligerancia activa con otros pueblos indígenas. En ese mismo documento, el alférez 

José Pinto da Fonseca, tras contactos intermitentes con los Carajá, informó que avistó 

“en la corona una pequeña canoa, y en ella un indígena Bororo, esclavo del 

cacique.” 68 

Se eso no fuera suficiente para cuestionar el supuesto cierre del vértigo 

centrípeto asociado a los grupos Jê, durante el período colonial, además de las 

guerras de saqueo con cautivos contra otros grupos indígenas, los Cayapó también 

se lanzaron a guerras contra los no indígenas. Pero en este caso no tomaban cautivos: 

mataban a todos, sin importar género y edad, y llevaban el botín de la guerra. 

Además de una clara diferencia en las valoraciones simbólicas y en las apropiaciones 

 
46-7. Gordon, César, Economia Selvagem – Ritual e Mercadoria entre os Xikrin – Mebêngokre, 124-5. Ewart, Elizabeth, 
“Coisas com as quais os antropólogos se preocupam: grupos de descendência espacial entre os Panará. Revista de 
Antropologia, São Paulo, 58(1), 2015, 216-7. 

66  Vidal, Lux Boelitz. Morte e vida de uma sociedade indígena brasileira: os kayapó–xikrin do Rio Catete, 46-7. 
67  Carta do Alferes José Pinto da Fonseca ao governador da Capitania de Goiás, Santa Anna, 02 Agosto 1775, 381.  
68  Ibid, 380. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

16 
 

diferenciadas de sus otros69, la apertura hacia las alteridades y la reelaboración de 

materiales adquiridos en el botín suspenden de forma definitiva el modelo de 

diferenciación Jê – Tupí mencionado. En numerosas ocasiones, la documentación del 

siglo XVIII informó que los Cayapó “mataban y robaban a los viajeros”70, atacaban a 

los colonos y “mataban también a sus esclavos, caballos, cerdos y demás ganados, 

actuando con tan bárbara crueldad que ni siquiera perdonan a los niños ni dan 

cuartel a persona alguna”71. En otras ocasiones se relató que “el bárbaro gentío 

Cayapó asaltó algunas plantaciones, matando a algunos negros, a dos blancos y 

llevándose el botín”72; o que “invadieron el distrito, mataron a un negro, robaron 

herramientas”73; o incluso, que “están robando y matando.”74 

Del mismo modo, al norte de la zona ocupada por los Cayapó, “el gentío 

Xacriabá es el que ha cometido algunas hostilidades con algunas muertes”75; y los 

Xavante, “conocidos tanto por su ferocidad como por su multitud”76, cuando son 

contactados en 1788 se registró que “con esta nación vinieron catorce personas 

nuestras que eran prisioneras, tanto libertos como cautivos, y entre ellos algunos 

blancos que habían estado en su poder durante muchos años." 77 

De manera casi inalterada, los documentos históricos refiriéndose a los Jê del 

Brasil Central (Cayapó, Xavante, Xakriabá, Akroá, Karajá) relataron guerras, saqueos, 

cautivos y muchas otras formas de incorporación y apropiación de sus alteridades, 

cuyo modelo en nada se parece al cierre. En esas guerras, se incorporaban personas, 

bienes materiales y simbólicos, cantos, nombres, rituales, danzas, técnicas y 

 
69  Mano, Marcel. “Guerras e Saques: apropriações e incorporações diferenciais das alteridades entre os Jê: Cayapó 

meridionais”, Revista de Antropologia, São Paulo, 63(3), 2020, e178850. 
70  Mascarenhas, Luís de, Registro de um bando sobre a guerra que se pretende fazer ao gentio Cayapó, Vila e Praça de 

Santos, 17 febreiro 1745”, en Documentos Interessantes para a história e costumes de São Paulo , 22, Tipografia da 

Companhia Industrial, São Paulo, 1896, 185. 
71  Ibid. 
72   João Manuel de Melo a Francisco Xavier de Mendonça Furtado, sobre os novos ataques dos índios Caiapós e Xavantes 

que se mantinham em boa vizinhança, Vila Boa, 07 junio 1764, Arquivo Histórico Ultramarino, Lisboa, AHU-ACL-CU-008, 

cx. 20, d. 1220 
73  Mamede Mendes Ribeiro a Martinho de Melo e Castro sobre a bandeira formada para concluir ação contra os insultos 

dos índios que invadiram o distrito de Amaro Leite, Traíras, 10 junio 1774, Arquivo Histórico Ultramarino, Lisboa, AHU -

ACL-CU-008, cx. 27, d. 1773. 
74  José Gomes de Gouveia a Luís Antônio de Souza Botelho Mourão, tratando da ameaça dos índios Caiapó no distrito de 

Mojiguaçu, Jaguari, 18 septiembre 1772. – Biblioteca Nacional, Arquivo de Mateus, MS 553 (18), doc. 124, microfilme I 

– 30, 1 2, 17 n. 39. 
75  Álvaro José Xavier Botelho da Távora a Diogo de Mendonça Costa Real, Vila Boa, 12 Dezembro 1755, Arquivo Histórico 

Ultramarino, Lisboa, AHU-ACL-N-GO, cx. 13, d.774, fl. 4. 
76  Freire, José Rodrigues, Relação da conquista do gentio Xavante, conseguida pelo Ilmo e Exmo Sr. Tristão da Cunha 

Menezes, governador e capitão geral da Capitania de Goiás, Tipografia Nunesianna, Lisboa, 1790, 19. 
77  Ibid, 25. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

17 
 

conocimientos que circulaban interna y diferencialmente entre esos grupos. En cierto 

modo, y como lo informa la etnología78, hay bienes que son de propiedad y uso 

colectivo, pero otros, como nombres y adornos ceremoniales, son propiedades y 

herencias exclusivas de clanes. 

En el primero de estos casos, las guerras servían para proporcionar valentía, 

coraje y bravura a los jóvenes guerreros que colectivamente se apropiaban de estos 

activos intangibles. Así, aunque no en la forma de la antropofagia como entre los Tupi, 

entre los Jê también era necesario matar y demostrar fuerza para poder producirse 

socialmente. Esto significa que para estos grupos la producción interna de cuerpos y 

personas se daba mediante un proceso de exteriorización y de relaciones abiertas 

con las alteridades. En este caso, y si los ciclos de producción ontológica integran 

niveles79, los rituales masculinos de nominación, escarificación, pinturas corporales y 

perforación de labios y orejas para el uso de los botoques - marcas distintivas de los 

hombres - estaban abiertos a todos aquellos que habían participado en las guerras y 

en las muertes infligidas a los enemigos. 

A pesar de esa herencia horizontal apropiada colectivamente, otras tuvieron 

destinos para la producción diferenciada del parentesco. Algunas riquezas, como los 

adornos de plumas y los nombres bellos, a los cuales se asocian posiciones sociales, 

prerrogativas simbólicas y ceremonias diferenciadas, se transmiten y se perpetúan 

como propiedades exclusivas. Es por eso que etnologías más modernas80 sobre los 

grupos Jê Kayapó han sugerido la aplicación del concepto de “casa” (société à 

maison). Desarrollado tardíamente por Lévi-Strauss, la “casa” debe entenderse como 

un grupo de parentesco y una entidad político-ritual que expresa relaciones 

jerárquicas.  Mientras Lévi-Strauss trabajaba con datos de los Kwakiutl y Yurok, 

respectivamente del noroeste de América del Norte y de California, se dio cuenta de 

que sus sistemas de parentesco no encajaban en los modelos existentes en aquella 

época. Fue cuando, en comparación con las casas nobles medievales y las casas 

japonesas, este autor propuso el concepto de “sociedades de casa”, luego definió 

como: 

 
78  Vidal, Lux Boelitz, “O mapeamento simbólico das cores na sociedade indígena Kayapó-Xikrin do sudoeste do Pará”, 212-

3. 
79  Verswijver, Gustaf, “Ciclos nas práticas de nominação Kayapó”, Revista do Museu Paulista, São Paulo, 24, 1984, 97- 124. 
80  Lea, Vanessa, Riquezas Intangíveis de Pessoas Partíveis: Os Mebengokre (Kayapó) do Brasil Central. Editora da 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

18 
 

“persona jurídica titular de un dominio que se perpetúa mediante la transmisión 

de su nombre, su fortuna y sus títulos en línea real o ficticia, considerada 

legítima solo con la condición de que esta continuidad pueda expresarse en 

el lenguaje del parentesco o de la alianza y, en la mayoría de los casos, de 

ambos en conjunto.”81 

 

Más recientemente, etnólogos americanistas han redescubierto este sistema 

entre los pueblos indígenas de las tierras bajas de sudamericana tales como los grupos 

Tukano del noroeste amazónico, los grupos Karib de la Guayana82, y, como se 

mencionó, entre los Kayapó83. En otras sociedades Jê del Brasil Central, como los 

Bororo, los estudios clásicos ya habían advertido sobre formas asimétricas de 

reciprocidad, con la existencia de jerarquías entre los clanes (medio, superior e 

inferior), con prerrogativas exclusivas de posiciones sociales y matrimonios 

endogámicos entre clanes del mismo nivel84. Pero el alcance del concepto de casa 

va más allá de la tríada y de la jerarquía cerrada e inmóvil. En esta nueva propuesta 

se incorpora el concepto de estrategia al concepto de estructura, y como en algunos 

grupos Jê, como los Kayapó, los matrimonios no se rigen por reglas mecánicas, ellos 

dependen, en parte, de políticas de agencia de los sujetos. En este caso, los bienes 

materiales móviles adquiridos en el contacto con otros grupos indígenas y/o con los 

no indígenas podían servir para enriquecer las herencias de las casas y formalizar 

alianzas, amistades formales y compromisos políticos y rituales. Incluso podían alterar 

el estatus de las casas y, a través del matrimonio, incrementar la movilidad de los 

sujetos que pueden, así, ascender a casas y clanes más nobles que los de su origen. 

La apropiación de cantos, nombres, rituales, danzas, técnicas, conocimientos, 

bienes materiales y simbólicos adquiridos en el saqueo del mundo exterior 

fortalecieron las relaciones jerárquicas y la producción diferenciada de cuerpos, 

personas y parentesco. Esa circulación interna, no simétrica, parece, en fin, invertir las 

imágenes que se habían hecho hasta entonces en los modelos etnológicos Jê. Si los 

datos aquí expuestos tienen alguna validez, es la de mostrar a estos grupos indígenas, 

 
81  Lévi-Strauss, Claude, “A noção de casa”, en Minhas palavras, brasiliense, São Paulo, 1986, 186. 
82  Carsten, Jane y Hugh-Jones, Stephen (eds.). About the House: Lévi-Strauss and Beyond. Cambridge University Press, 

Cambridge, 1995. 
83  Lea, Vanessa, Riquezas Intangíveis de Pessoas Partíveis: Os Mebengokre (Kayapó) do Brasil Central. 
84  Lévi-Strauss, Claude. Antropologia estrutural. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

19 
 

desde sus primeras descripciones en el siglo XVIII, como el reverso de sociedades 

simples, de pequeños grupos igualitarios, simétricas y armónicas, sin instituciones 

políticas, sin dominio de la agricultura y cerradas. La apertura, incorporación y 

apropiación diferenciada de sus alteridades suspenden los modelos dicotómicos tan 

característicos de las oposiciones Jê – Tupí en la etnología brasileña, a favor de la 

comprensión de que ningún grupo ocupa los polos, sino que existe y se rehace 

históricamente dentro de un continuo de posibilidades. 

 

Imágenes e iconografías: artefactos y objetos arqueológicos 

Desde la formación de una Arqueología profesional en Brasil, los estudios sobre 

artefactos y objetos indígenas se guiaron por las epistemologías occidentales. La 

principal era la del hilemorfismo, según la cual los objetos fueron pensados como 

resultado de la acción de un agente humano que moldea la materia para un 

propósito específico. En consecuencia, esta Arqueología se basó en las 

características técnicas y estéticas de los objetos y definió normas de 

homogeneización en tradiciones arqueológicas.85 

Contemporáneo a los modelos del Handbook of South American Indians y del 

Proyecto Harvard-Brasil Central, y similar a las diferenciaciones etnológicas de las 

oposiciones Jê – Tupí, el modelo de las tradiciones arqueológicas enfatizó la sencillez, 

el tratamiento burdo y sin decoración de la cerámica proveniente de las áreas de 

ocupación de los grupos Jê en el Brasil Central. Bastante genérica, parte de esa 

tradición fue definida como Aratu-Sapucaí (imágenes 1 y 2) y, “según las fechas 

obtenidas hasta el momento, el horizonte cronológico más antiguo de la tradición se 

sitúa en el estado de Goiás”86. Así, mientras la cerámica de la tradición Tupiguaraní87 

estaba relacionada con estética policromada y/o corrugada con acabado 

sofisticado (imágenes 3 y 4); la de tradición Aratu-Sapucaí son “vasijas 

 
85  Meggers, Betty y Evans, Clifford, Como interpretar a linguagem da cerâmica – manual para arqueólogos. 
86  Soares, Juliana. Discutindo a Tradição Aratu: o Sítio Cerâmico GO-RV-06 e novas contribuições, 66. 
87  De acuerdo con las convenciones habituales, ¡el uso del término Tupiguarani sin guión se utiliza para referirse a datos 

arqueológicos; diferenciándose en este caso del término Tupí-Gurarani con guión, utilizado para referirse a la familia 
lingüística homónima del tronco proto-tupí. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

20 
 

predominantemente simples, producidas con anti plástico mineral y grandes formas 

esféricas y ovoides”88 y 

“se caracteriza por la presencia de cerámica no decorada, [...] uso ocasional 

de incisiones simples en los bordes, urnas funerarias en forma de pera, vasijas 

globulares, hemisféricas, formas dobles y vasos con bordes ondulados. No se 

registran platos ni asadores de yuca.”89 

 

Imagens 1 e 2– Urnas funerarias Aratu-Sapucaí. Fuentes: imagen de la izquierda: Faccio et alii, 2019. Imagen de la 
derecha: acervo del Museo de Antropología y Arqueología, MAnA – UFU, Uberlândia - MG. 

 

Imagen 3 - Dibujos de la cerámica policroma de la tradición Tupiguarani. Fuente: Godoy, 1974.  

 
88  Schmitz, Pedro Ignácio, Wust, Irmhild, Copé, Silvia Moehlecke, Thies, Úrsula Madalena E., Arqueologia do Centro-Sul de 

Goiás: Uma fronteira de horticultores indígenas no centro do Brasil,  Coleção Pesquisa Antropologia nº 33, Editora da 

Universidade Vale dos Sinos, São Leopoldo, 1982, 49. 
89  Caldarelli, Solange Bezerra, Arqueologia do Vale do Paraíba Paulista: SP-070 Rodovia Carvalho Pinto, Dersa, São Paulo, 

2003, 221. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

21 
 

 

Imagen 4 – Fragmento de cerámica corrugada de la tradición Tupiguarani. Fuente: Schmitz, 2010. 

 

Los fragmentos gruesos, sin refinar y sin decorar fueron evaluados 

estéticamente inferiores a los que predominan en la tradición Tupiguaraní. Hay al 

menos dos problemas en eso. Uno es considerarlos dentro de un marco de desarrollo 

de patrones; y otro es tratar las tradiciones como unidades homogéneas y cerradas, 

sin apertura a invenciones, creaciones y cambios. En este caso, cabe aquí la crítica 

ya formulada al modelo histórico-cultural de la arqueología, según el cual “los 

artefactos podrían ser utilizados para identificar culturas y que provincias culturales 

claramente distinguibles reflejarían áreas de asentamientos de tribus o grupos 

étnicos.”90 Aunque ya  exagerado querer identificar culturas y etnicidades del pasado 

a partir solamente de objetos, ese modelo no logró explicar de manera convincente 

la presencia de rasgos y elementos que no encajaban en las formas, técnicas y estilos 

definidos para cada una de aquellas culturas. 

Así, cuando hallazgos recientes de cerámica con formato Aratu-Sapucaí y 

tratamiento estético policromado (imágenes 5 y 6) no encajaban en las tradiciones, 

la arqueología antigua, normativa y clasificatoria, consideraría estos rasgos como 

elementos intrusos y/o como fases de la tradición. Actualmente, sin embargo, se están 

haciendo nuevos intentos de interpretación de la iconografía y de las imágenes de 

estos objetos que buscan superar esa camisa de fuerza conceptual, y cuyo modelo 

parece ajustarse mejor a la historia y a la etnología de los grupos indígenas del Brasil 

Central. 

 
90  Jones, Siân, The Archaeology o f ethnicity: constructing identities in the past and present. Routledge, Londres, 1997, 2. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

22 
 

 

Imágenes 5 y 6 – Urnas funerarias en formato Aratu-Sapucaí, con acabado pintado policromo. Fuente: acervo del Museo 
del Folclore e Histórico “Maria Olímpia”, Olímpia - SP. 

 

Si hasta aquí, y al igual que la etnología superada, en estos objetos y grupos no 

había apertura, se trata ahora de devolver la vida a esos artefactos y revelar una 

imagen más dinámica de sus sociabilidades. Hay para eso al menos tres caminos no 

exclusivos. Los dos primeros ponen en suspenso la idea de unidades territoriales y 

estéticas cerradas y homogéneas. El tercero acerca los objetos a las cosmologías y 

ontologías indígenas. En común, estos tres caminos reconocen la necesidad de 

Ciencias Sociales nómadas91, cuya singularidad epistemológica es el del diálogo 

entre áreas del conocimiento; y, en el caso que aquí nos ocupa, entre la arqueología, 

la historia y la etnología. 

Para ello, hay que tener en cuenta que la variación en los estilos no es un reflejo 

pasivo de la difusión en contextos geográfica y étnicamente delimitados, pero puede, 

por el contrario, ser activamente producida, creada y transmitida en los procesos de 

mediación y comunicación entre diferencias. En este caso, puede entrar en juego la 

idea de fronteras territoriales y étnicas porosas, fluidas, en las cuales circulan personas, 

conocimientos y técnica; y cuya imagen se ajusta mejor a la historia indígena de los 

grupos Jê, en la cual los raptos de mujeres de otros grupos podrían facilitar la 

transferencia de estilos, materiales y procesos. Por eso, las fronteras étnicas no 

parecen ser una barrera infranqueable, sino lugares de contacto, intercambio e 

interacción, en los cuales pueden ocurrir “procesos individuales o colectivos de 

 
91  Canclini, Nestor Garcia, Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da modernidade. Editora da Universidade de 

São Paulo, São Paulo, 1998. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

23 
 

asimilación o de cambio”92. Y eso nos lleva al segundo punto, pues si las fronteras 

étnicas son elásticas, porosas, permeables y transitables, en ellas se crean “entre 

lugares” como “terreno para la elaboración de estrategias de subjetivación – singular 

o colectiva – que dan inicio a nuevos signos de identidad y posiciones innovadores 

de colaboración y contestación.”93 

 Al contrario del modelo cerrado y rígido de las tradiciones arqueológicas y de 

las áreas o provincias culturales, esta imagen parece ajustarse mejor a los contextos 

de contacto, apertura y apropiación de las diferencias, bienes y personas trazados 

por la historia y la etnología de los grupos Jê en el Brasil Central. Al fin y al cabo, y en 

el caso de la producción cerámica, parece sensato considerar que, así como la 

alfarera siempre dispone de herencias y tradiciones, también puede enriquecer el 

repertorio no solo con sus propias creaciones e invenciones, sino con los intercambios 

de saberes, técnicas y materiales provenientes de una amplia red de contactos con 

diferentes alteridades. 

Finalmente, pero no menos importante, el tercer camino para devolver la vida 

a los artefactos y objetos nos lleva, como ya lo han hecho otros94, a descartar el 

hilemorfismo. Más allá de esto, la crítica a la idea de un sujeto que moldea la materia 

con un fin determinado nos acerca aquí a las ontologías y cosmologías indígenas. Lo 

que la América Indígena ha enseñado lleva a pensar y considerar la agencia no 

humana. 

“La etnografía de la América indígena contiene un tesoro de referencias a una 

teoría cosmopolítica que imagina un universo poblado por diferentes tipos de 

agencias o agentes subjetivos, tanto humanos como no humanos – los dioses, 

los animales, los muertos, las plantas, los fenómenos meteorológicos, muchas 

veces también los objetos y artefactos – todos dotados de un mismo conjunto 

básico de disposiciones perceptivas, afectivas y cognitivas, o, en pocas 

palabras, de un ‘alma’ similar.”95 

 

 
92  Poutignat, Philippe, Streiff-Fenart, Jocelyne, Teorias da Etnicidade seguido de Grupos Étnicos e suas Fronteiras de 

Fredrik Barth, Editora da Unesp, São Paulo, 1998, 161. 
93  Bhabha, Homi K., O Local da Cultura, Editora UFMG, 2013, 20. 
94  Ingold, Tim, Making: anthropology, archaeology, art and architecture, Routledge, London, 2013. Simondon, Gilbert, 

L’Individuation à la lumière des notions de Forme et d’Information.  Editions Jérome Million, Grenoble, 2005. 
95  Viveiros de Castro, Eduardo, Metafísicas canibais, Cosacnaify, São Paulo, 2015, 43. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

24 
 

Al invertir la lógica y la ontología occidentales, la “continuidad metafísica” 

entre humanos y no humanos en las cosmologías amerindias explica por qué, para las 

mujeres Apinajé, las plantas cultivadas las consideran madres y a sus maridos como 

padres96; y cómo el chamán escuchaba el llanto del arroz que sufría porque se caía, 

o del árbol de macauba cuyas ramas habían sido cortadas97. También explica por 

qué los lugares tienen nombres y personalidad, y por qué para los Krenak el río Doce 

– Watu – es “nuestro abuelo, es una persona, no un recurso”98. Explica, en fin, por qué 

en muchas de estas cosmologías, incluso entre grupos Jê, como los Kayapó, el espíritu 

del “muerto es temido; de él se esperan actos de enemistad y sobre él recae la 

sospecha de haber provocado supuestamente dolor, enfermedad, e incluso la 

muerte de otras personas.”99 

En esa ontología inclusiva, la agencia de los no humanos se extiende de forma 

inevitable a los objetos. Ahora no interesa solo la naturaleza técnica o estética de los 

artefactos, tan valorada por aquella Arqueología de las tradiciones, sino las 

apropiaciones e interpretaciones cosmológicas y políticas que los pueblos indígenas 

producen sobre ellos. Tal como se hizo con respecto a piezas ceremoniales, es 

necesario el “análisis conjunto de temas de las mitologías y expresiones iconográficas 

en artefactos”100. Desde este punto de vista, las ollas cerámicas no son solo 

tecnologías funcionales, sino vehículos de comunicación, de negociación, de 

intercambio y de contraprestación101, de reproducción y mutación cultural. Son 

vectores activos de relaciones sociales, procesos históricos y narrativas cosmológicas, 

en el que se cruzan múltiples líneas de acción y significación, cuyos sentidos y usos 

pueden cambiar fácilmente a lo largo del tiempo. Y en ese sentido, los objetos van 

más allá de los materiales y de la intención del/la artesano/a, pues incorporan azares, 

improvisaciones, reparaciones, remodelaciones y alteraciones en sus formas de uso y 

descarte. Al lado de los datos objetivos que rodean a los objetos, también es 

necesario considerar los impactos del pensamiento indígena sobre los modos de 

 
96  Ribeiro, Perla Oliveria, Plantas-filha e a beleza das roças: o lugar das plantas na cosmologia Apinajé. Dissertação de 

Mestrado, Universidade Federal de Tocantins, Palmas, 2015. 
97  Giraldin, Odair, “Um mundo unificado: cosmologia, vida e morte entre os Apianjé”, Campos, Curitiba, 1, 2001, 31-46. 
98  Krenák, Ailton, Ideias para adiar o fim do mundo, Cia das Letras, São Paulo, 2020, 21. 
99  Lukesch, Anton, Mito e vida dos índios Cayapós, Pioneira, São Paulo, 1976, 208-9. 

100  Hartmann, Tekla, “Artefactos indígenas brasileiros em Portugal”, Boletim da Sociedade de Geografia de Lisboa, Lisboa, 
100 (1-2), 1982, 182. 

101 Gell, Alfred, Art and agency, an anthropological theory, Oxford University Press, Oxford, 1998. Gell, Alfred, “The 
technology of enchantment and the enchantment of technology”, em Coote, J.; Shelton, A eds., Anthropology, art and 
aesthetics, Clarendon Press, Oxford, 1992. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

25 
 

producción y concepción; y sobre sus modos específicos de pensar y analizar la 

materialidad arqueológica. 

Ya sea bajo el nombre de etnoarqueología o etnomuseología, los 

acercamientos con la etnología de América Indígena indican algo en común detrás 

de las diferentes formas en que los pueblos indígenas incorporan la materialidad en 

sus discursos: el hecho de que los objetos tienen subjetividades e intenciones. Una serie 

de etnografías muestran este camino. Entre los Karitina, un pueblo tupí de la 

Amazonía, los fragmentos cerámicos encontrados en su territorio son considerados 

“fragmentos de espíritus” 102. Entre los Asurini de la región Tocantins-Xingu, las 

palanganas de pulido son los “bancos de Maíra” 103, el héroe cultural y demiurgo de 

los pueblos tupí. También para los Asurini, los fragmentos cerámicos, abundantes en 

su territorio, se explican por la lucha entre dos personajes míticos, Anumai y Tapijawara, 

en la que el primero rompió las ollas en la cabeza del segundo para que este entrara 

bajo la tierra, mientras Anumai subía al cielo104. Entre los Kayapó, las colecciones 

museológicas son trofeos de guerra capturados de los enemigos; mientras que para 

los Baniwa son objetos de los ancestros105. Para los Yanomami, los objetos son bienes 

de los espíritus. Por eso, en los museos los “objetos huérfanos de los primeros habitantes 

del bosque estaban vivos, parecían niñitos, gemían y lloraban de dolor”106; así como 

entre los Waiãpi, las hachas de piedra excavadas por los arqueólogos lloraban y 

gemían de dolor.107 

Desde esta nueva perspectiva, de un solo golpe se desplazan los marcadores 

entre naturaleza y cultura108, las guías fósiles de las tradiciones y los supuestos 

jerárquicos de las epistemologías occidentales. La cerámica no es el simple resultado 

 
102 Vander Velden, Felipe, “Cacos de espíritos: aproximações entre Arqueologia e Antropologia no caso Karitiana em 

Rondonia”, Amazônica Rev. Antropologia, Belém, 10(1), 2018. 
103  Silva, Fabiola, “Mito e arqueologia: a interpretação dos Asurini do Xingu sobre os vestígios arqueológicos encontrados 

no parque indígena Kuatinemu – Pará”, Horizonte Antropológico, Porto Alegre, 8(18), 2022. 

104  Ibid, 180. 
105  Shepard Jr., Glenn H, Garcés, Claudia Leonor López, Robert, Pascale de, Chaves, Carlos Eduardo, “Objeto, sujeito, inimigo, 

vovô: um estudo em etnomuseologia comparada entre os Mebêngôkre-Kayapó e Baniwa do Brasil”. Boletim do Museu 

Paraense Emílio Goeldi – Ciências Humans, Belém, 12(3), 2017. 
106  Kopenawa, Davi e Albert, Bruce, A queda do céu – palavras de um xamã Yanomami, Cia das Letras, São Paulo, 2015, 427-

8. 
107  Reis, José A. dos, “Há uma condição de possibilidade de diálogo entre regimes de conservação e regimes de 

conhecimento: de um lado as cosmologias indígenas e sua materialidade e, de outro, a Arqueologia”, Revista de 
Arqueologia, São Paulo, 30(1), 2017, 120. 

108  Latour, Bruno, We Have Never Been Modern, Cambridge, Harvard University Press, 1993. Descola, Philippe, Beyond 
Nature and Culture, Chicago, University of Chicago Press, 2013. Ingold, Tim. The Perception of the Environment: Essays 
in Livelihood, Dwelling and Skill, London, Routledge, 2000. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

26 
 

de la acción humana sobre una materia amorfa, porque pertenece a personas, a 

demiurgos y a espíritus de ancestros. Son cuerpos afectos en los que se imprimen, 

como en las marcas corporales, los signos y símbolos de una sociedad. Tal vez por eso 

las cerámicas con formato Aratu-Sapucaí y pinturas policromadas halladas en áreas 

ocupadas por los grupos Jê puedan estar relacionadas con las insignias e imágenes 

de clanes y/o de casas como elementos distintivos de una pertenencia. Ya sea como 

producto de fronteras étnicas y de “entre lugares” y/o resultado de las dimensiones 

sociales y simbólicas de los grupos humanos, lo cierto es que las matrices de una 

arqueología normativa, clasificatoria y descriptiva, así como una antigua etnología, 

deben ser revisadas y superadas. 

 

Consideraciones Finales 

Cuando la historia y la etnología definieron a los grupos indígenas Jê del Brasil 

Central a partir de imágenes de pequeños grupos igualitarios o “sociedades-yoyó”, 

los representaron como sociedades estancadas, inmóviles, cerradas, frías y fuera de 

la historia. Hoy parece bastante sensato abandonar el estudio de estos pueblos como 

internamente simétricos e igualitarios, típico de los modelos estructuralistas y 

neoevolucionistas que guiaron la construcción de estos antiguos enfoques. 

Imágenes inversas de esta América Indígena nos permiten, entonces, superar 

cuatro de los grandes modelos clásicos construidos para pensar los grupos Jê. Al 

menos desde el siglo XVIII cuando surgieron las primeras informaciones documentadas 

sobre estos grupos en el Brasil Central, es posible verificar la constitución de 

poblaciones densas y sedentarias, que vivían en aldeas grandes y numerosas, con 

una agricultura diversificada, y con sistemas de poder no igualitarios, sino compuestos 

por jerarquías y estratificaciones. 

Así, al contrario de los modelos erigidos por el Handbook of South American 

Indians, por el Proyecto Harvard-Brasil Central, por las etnologías de oposición Jê – Tupí 

y por las tradiciones arqueológicas, estas sociedades han sido extremadamente 

complejas y abiertas al otro, al tiempo y a la historia. Como lo han demostrado tanto 

la historia como la etnología actual, estos grupos no son centrípetos, sino que 

continuamente se abrieron e incorporaron internamente las diferencias, 

apropiándose de personas, bienes, técnicas y conocimientos. Sus regímenes de 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

27 
 

alteridad mezclaron diferentes simbólicas de las alteridades y políticas de control que 

no se ajustan a los dualismos y binarismos. 

De manera similar a esas antiguas etnologías hoy obsoletas, la arqueología 

también intentó, a partir de los artefactos, definir provincias cerradas y claramente 

distinguibles, como si los límites entre las ocupaciones humanas fueran barreras 

infranqueables. En lugar de centrarse en la variabilidad técnica y estética de los 

objetos, decidieron ignorarlos y dejarlos fuera de un marco más amplio e inteligible. 

Hoy, en lugar del olvido, se puede considerar esta variabilidad tanto en referencia a 

un marco externo de contactos con fronteras étnicas porosas y “entre lugares” por los 

que transitaron personas, cosas y conocimientos, como desde el marco interno de las 

cosmologías y sociabilidades propias de cada una de estas sociedades. 

Para ello, una certeza: solo el diálogo entre áreas del conocimiento, como la 

antropología, la historia, la arqueología y la etnología, así como el diálogo simétrico 

entre sujetos culturalmente distantes, puede ser fructífero. Ya sea en nombre de una 

antropología inversa o simétrica, o una antropología como estudio con las personas 

o de una etnografía como pacto, el interés será siempre el de propiciar la coexistencia 

de múltiples discursos, de distintas ontologías, epistemologías, memorias, historias, 

espacios y temporalidades. En ellas, no solo los grupos indígenas Jê del Brasil Central 

pueden tener otro lugar, pero quizás toda la diversidad dispersa y segregada en el 

tiempo y en el espacio. 

 

Fecha de recepción: 29/05/2025 

Aceptado para publicación: 29/12/2025  



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

28 
 

Fuentes documentales 

 

Fuentes de archivos 

Álvaro José Xavier Botelho da Távora a Diogo de Mendonça Costa Real, Vila Boa, 12 

dezembro 1755, Arquivo Histórico Ultramarino, Lisboa, AHU-ACL-N-GO, cx. 13, 

d.774. 

Conde de Noronha a João Godói Pinto da Silveira. s/l, 11 janeiro 1754, Biblioteca Nacional, 

Rio de Janeiro, Arquivo Papéis Avulsos, códice 1.4.001–documento17, fl. 2.  

Ignácio Correia Pamplona ao conde de Valadares, s/l, 15 novembro 1769, Biblioteca 

Nacional, Rio de Janeiro, Arquivo Conde de Valadares, códice 18.2.6 – documento 19, 

fl.  

Ignácio Correia Pamplona a Rodrigo José de Menezes, Quartel das Cabeceiras dos 

Dourados, 23 abril 1781, Arquivo Público Mineiro, Belo Horizonte, Casa dos Contos, 

Caixa 87, documento 20256, fl. 4 

Instruções que deve observar o comandante José Cardoso da Silveira, s/l, 07 Setembro1769, 

Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, Arquivo Conde de Valadares, códice –18.2.6 – 

documento 5, fl. 1.  

João Manuel de Melo a Francisco Xavier de Mendonça Furtado, sobre os novos ataques dos 

índios Caiapós e Xavantes que se mantinham em boa vizinhança, Vila Boa, 07 junho 

1764, Arquivo Histórico Ultramarino, Lisboa, AHU-ACL-CU-008, cx. 20, d. 1220. 

José Gomes de Gouveia a Luís Antônio de Souza Botelho Mourão, tratando da ameaça dos 

índios Caiapó no distrito de Mojiguaçu, Jaguari, 18 setembro 1772. – Biblioteca 

Nacional, Rio de Janeiro, Arquivo de Mateus, MS 553 (18), doc. 124, microfilme I – 30, 

1 2, 17 n. 39 

Mamede Mendes Ribeiro a Martinho de Melo e Castro, sobre a bandeira formada para 

concluir ação contra os insultos dos índios que invadiram o distrito de Amaro Leite, 

Traíras, 10 junho 1774, Arquivo Histórico Ultramarino, Lisboa, AHU-ACL-CU-008, cx. 

27, d. 1773. 

Marcos de Noronha ao rei d. José sobre aldeamento dos índios, Vila Boa, 24 janeiro 1751, 

Arquivo Histórico Ultramarino, Lisboa, AHU-ACL-CU-008-cx.2, d.465. 

 

Fuentes impresas 

Barros, Manoel de “Notícia 7a Prática – Roteiro verdadeiro das Minas do Cuiabá, e de todas 

as suas marchas, cachoeiras, itaipavas, varadouros, e descarregadouros das canoas, que 

navegam para as ditas minas, com os dias de navegação e travessia, que se costumam 

fazer por mar, e por terra”, sem data, em Taunay, Afonso d’ Escragnolle, ed., Relatos 

Monçoneiros, 2ª ed., Livrara Martins Editora, São Paulo, 1976, 141-159 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

29 
 

Braga, José Peixoto da Silva, “Notícia 1a prática que dá ao P. M. Diogo Soares, do que se 

passou na primeira bandeira, que entrou aos descobrimentos das Minas dos Guayazes 

até sair na cidade de Belém do Grão Pará,1722”, em Taunay, Afonso d’ Escragnolle, ed., 

Relatos Sertanistas. 2a ed., Livraria Martins Editora, São Paulo, 1976, 121-137. 

Camello, João Antônio Cabral, “Notícias práticas das Minas de Cuiabá e Goiases, na 

Capitania de São Paulo e Cuiabá, que dá ao reverendo Padre Diogo Soares”, 1727, em 

Taunay, Afonso d’ Escragnolle, ed., Relatos Monçoneiros, 2a ed., Livraria Martins 

Editora, São Paulo, 1976, 114-123. 

Campos, Antônio Pires, “Noticia que dá o Capitão Antônio Pires de Campos, 20.05.1723”, 

em Taunay, Afonso d’ Escragnolle, ed., Relatos sertanistas, 2a ed., Livraria Martins 

Fontes, São Paulo, 1976, 181-200. 

Cardim, Fernão. Tratado da Terra e Gente do Brasil, Itatiaia e Editora da Universidade de 

São Paulo, Belo Horizonte e São Paulo, 1980.  

Fonseca, José Pinto da, “Carta ao governador da Capitania de Goiás, Santa Anna, 02 Agosto 

1775”, Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, Rio de Janeiro, 7, 1868, 

376-389. 

Freire, José Rodrigues, Relação da conquista do gentio Xavante, conseguida pelo Ilmo e 

Exmo Sr. Tristão da Cunha Menezes, governador e capitão geral da Capitania de Goiás, 

Tipografia Nunesianna, Lisboa, 1790. 

Genettes, Raymundo Henriques des, “Carta ao tenente coronel Antônio Borges Sampaio. 

Santa Luzia, 10 dezembro 1882”, Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, 

Rio de Janeiro, 67(2), 217 -224. 

Jardim, Ricardo José Gomes, “Criação da Diretoria dos Índios na Província de Mato 

Grosso”, Revista do Instituto Histórico Geográfico Brasileiro, Rio de Janeiro, 9, 1847, 

548-554. 

Mascarenhas, Luís de, “Regimento que há de usar os Capitães de cavalo para a conquista 

do gentio Cayapó, 06 janeiro 1742”, em Documentos Interessantes para a história e 

costumes de São Paulo, Tipografia da Companhia Industrial, São Paulo, 22,1896, 166-

169. 

Mascarenhas, Luís de, “Registro de um bando sobre a guerra que se pretende fazer ao gentio 

Cayapó, Vila e Praça de Santos, 17 fevereiro 1745”, em Documentos Interessantes para 

a história e costumes de São Paulo, Tipografia da Companhia Industrial, São Paulo, 22, 

1896, 185-187. 

Sousa, Gabriel Soares de, Tratado descritivo do Brazil em 1587, Fundação Darcy Ribeiro, 

Rio de Janeiro, 2013. 

Vasconcelos, Simão de, Crônica da Companhia de Jesus, Vozes, Petrópolis, 1977. 

 

 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

30 
 

Referencias bibliográficas 

Alves, Marcia Angelina, “As estruturas arqueológicas do Alto Paranaíba e Triângulo 

Mineiro — Minas Gerais”, Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, São Paulo, 

2, 1991, 27-47. 

Apolinário, Juciene R., “A saga dos Akroá nas fronteiras do sertão”, Tellus, Campo Grande, 

3(5), 2003, 83 – 94. 

Bhabha, Homi K., O Local da Cultura, Editora UFMG, 2013. 

 

Caldarelli, Solange Bezerra, Arqueologia do Vale do Paraíba Paulista: SP-070 Rodovia 

Carvalho Pinto, Dersa, São Paulo, 2003. 

Canclini, Nestor Garcia, Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da modernidade. 

Editora da Universidade de São Paulo, São Paulo, 1998. 

Carneiro da Cunha, Manuela e Viveiros de Castro, Eduardo, “Vingança e Temporalidade: 

os Tupinambá”. Journal de la Socièté dês Americanistes, Paris, 71, 1985, 191–208. 

Carneiro da Cunha, Manuela, “Les Études Gé”, L’Homme, Paris, 33 (126-128), 1993, 77– 

93. 

Carsten, Jane y Hugh-Jones, Stephen (eds.). About the House: Lévi-Strauss and Beyond. 

Cambridge University Press, Cambridge, 1995. 

Descola, Philippe. Beyond Nature and Culture. Chicago, University of Chicago Press, 

2013. 

Ewart, Elizabeth, “Coisas com as quais os antropólogos se preocupam: grupos de 

descendência espacial entre os Panará”, Revista de Antropologia, São Paulo, 58(1), 

2015, 199-221. 

Faccio, Neide B, et alii, Relatório de campo da área de plantio de cana-de-açúcar da Usina 

Buriti. Museu de Arqueologia Regional/FCT/UNESP, Presidente Prudente, SP, 2019. 

Fagundes, Marcelo, “Histórico das Pesquisas Arqueológicas no Triângulo Mineiro”, em 

Ferreira Filho, Aurelino, ed., Índios do Triângulo Mineiro MG. História, Arqueologia, 

Fontes e Patrimônio: Pesquisas e Perspectivas, Editora da Universidade Federal de 

Uberlândia, Uberlândia, 2015, 92-145. 

Fausto, Carlos, “Fragmentos de História e Cultura Tupinambá: da Etnologia como 

Instrumento Crítico de Conhecimento Etno-histórico”, em Carneiro da Cunha, Manuela, 

ed., História dos índios no Brasil, Cia das Letras, São Paulo, 1992, 381-396.  

Fausto, Carlos, Inimigos Fiéis: História, Guerra e Xamanismo na Amazônia, Editora da 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2001. 

Fausto, Carlos, “Entre o Passado e o Presente: Mil Anos de História Indígena no Alto 

Xingu”. Revista de Estudos e Pesquisas, Brasília, 2(2), 2005, 9 – 51.  

Ford, James A, A Quantitative Method for Deriving Cultural Chronology. Technical 

Manual I. Pan American Union, Washington, 1962. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

31 
 

Gell, Alfred, “The technology of enchantment and the enchantment of technology”, en 

Coote, J., Shelton, A. eds, Anthropology, art and aesthetics, Clarendon Press, Oxford, 

1992, p. 41-63. 

Gell, Alfred, Art and agency, an anthropological theory. Oxford University Press, Oxford, 

1998.  

Ginzburg, Carlo, Mitos, Emblemas e Sinais: Morfologia e História, Cia das Letras, São 

Paulo, 1989. 

Giraldin, Odair, Cayapó e Panará Luta e sobrevivência de um povo Jê no Brasil Central, 

Editora Universitária Unicamp, Campinas, 1997. 

Giraldin, Odair, “Um mundo unificado: cosmologia, vida e morte entre os Apianjé”, 

Campos, Curitiba, 1, 2001, 31-46.  

Godoy, Manuel P., Contribuição à história natural e geral de Pirassununga, vol. 1, 

Prefeitura de Pirassununga, Pirassununga -SP, 1974. 

Gordon, César, Economia Selvagem – Ritual e Mercadoria entre os Xikrin – Mebêngôkre. 

Editora da Universidade Estadual Paulista e Instituto Socioambiental, São Paulo, 2006.  

Hartmann, Tekla, “Artefactos indígenas brasileiros em Portugal”, Boletim da Sociedade de 

Geografia de Lisboa, 100(1-2), Lisboa, 1982, 175-182. 

Heelas, Richard H., The social organisation of the Panará, a Gê tribe of Central Brazil , 

Tesis Phd, University of Oxford, Oxford, 1979, 463. 

Ingold, Tim. The Perception of the Environment: Essays in Livelihood, Dwelling and Skill, 

Routledge, London, 2000. 

Ingold, Tim, Making: anthropology, archaeology, art and architecture, Routledge, 

London, 2013.  

Jones, Siân, The Archaeology o f ethnicity: constructing identities in the past and present. 

Routledge, London, 1997. 

Kopenawa, Davi e Albert, Bruce, A queda do céu – palavras de um xamã Yanomami, Cia 

das Letras, São Paulo, 2015. 

Krenák, Ailton, Ideias para adiar o fim do mundo, Cia das Letras, São Paulo, 2020. 

Latour, Bruno, We Have Never Been Modern. Cambridge, Harvard University Press, 1993.  

Lea, Vanessa, Riquezas Intangíveis de Pessoas Partíveis: Os Mebengokre (Kayapó) do 

Brasil Central, Editora da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012. 

Lévi-Strauss, Claude, “Guerra e Comércio entre os índios da América do Sul”, em 

Schaden, Egon, ed., Leituras de Etnologia Brasileira, Nacional, São Paulo, 1976, 325 

– 339. 

Lévi-Strauss, Claude, “A noção de casa”, em Minhas palavras, brasiliense, São Paulo, 

1986, 185-187. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

32 
 

Lévi-Strauss, Claude, Antropologia Estrutural, Tempo brasileiro, Rio de Janeiro, 1989, 

155-189. 

Lukesch, Anton, Mito e vida dos índios Cayapós, Pioneira, São Paulo, 1976. 

Mano, Marcel. “Guerras e Saques: apropriações e incorporações diferenciais das 

alteridades entre os Jê: Cayapó meridionais”, Revista de Antropologia, São Paulo, 63(3), 

2020, e17885. 

Martius, Carl Friedrich Philipp von, Beiträge zur Ethnographie und Sprachenkunde 

Amerikas zumal Brasiliens. Zur II. Glossaria linguarum Brasiliensium, Friedrich 

Fleischer, Leipizg, 1867. 

Maybury-Lewis, David, ed., Dialectical societies: The Gê and Bororo of Central Brazil 

Harvard University Press, Cambridge, 1979. 

Meggers, Betty y Evans, Clifford, Como interpretar a linguagem da cerâmica – manual 

para arqueólogos, Smithsonian Institution, Washington, 1970. 

Nimuendajú, Curt, The Sherente. Frederick Webb Hodge Anniversary Publication Found, 

Los Angeles, 1942. 

Nimuendajú, Curt, The Eastern Timbira, California Univ. Press, Bekerley, 1946. 

Nimuendaju, Curt, “A habitação dos Timbira”, em Schaden, Egon, ed., Leituras de 

Etnologia Brasileira, Nacional, São Paulo, 1976, 44-60. 

Nimuendajú, Curt, Os Apinayé, Museu Paraense Emílio Goeldi, Belém, 1983. 

Poutignat, Philippe, Streiff-Fenart, Jocelyne, Teorias da Etnicidade seguido de Grupos 

Étnicos e suas Fronteiras de Fredrik Barth, Editora da Unesp, São Paulo, 1998. 

Reis, José A. dos, “Há uma condição de possibilidade de diálogo entre regimes de 

conservação e regimes de conhecimento: de um lado as cosmologias indígenas e sua 

materialidade e, de outro, a Arqueologia”, Revista de Arqueologia, São Paulo, 30 (1), 

2017, 120-143. 

Ribeiro, Perla Oliveria, Plantas-filha e a beleza das roças: o lugar das plantas na 

cosmologia Apinajé. Dissertação Mestrado, Universidade Federal de Tocantins, Palmas, 

2015, 91. 

Robert, Pascale de et al., “A beleza das roças: agrobiodiversidade Mebêngôkre-Kayapó em 

tempos de globalização”. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências 

Humanas, Belém, 7(2), 2012, 339- 369. 

Rodrigues, Ayron Dall’Igna, Línguas Brasileiras: Para o Conhecimento das Línguas 

Indígenas, Loyola, São Paulo, 1986. 

Schmitz, Pedro Ignácio, Wust, Irmhild, Copé, Silvia Moehlecke, Thies, Úrsula Madalena 

E., Arqueologia do Centro-Sul de Goiás: Uma fronteira de horticultores indígenas no 

centro do Brasil, Coleção Pesquisa Antropologia nº 33, Editora da Universidade Vale 

dos Sinos, São Leopoldo, 1982. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 33, enero-junio, 2026 

 

33 
 

Schmitz, Pedro Ignácio, “A decoração plástica na cerâmica da tradição tupiguarani”, em 

Prous, André e Lima, Tânia Andrade, eds., Os ceramistas Tupiguarani – elementos 

decorativos, Iphan, Belo Horizonte, 2010, 7-26. 

Schwartzman, Stephan, The Panará of Xingu National Park: the transformations of a 

Society, Tesis Doctoral, Chicago Univ., 1987, 510. 

Shepard Jr., Glenn H, Garcés, Claudia Leonor López, Robert, Pascale de, Chaves, Carlos 

Eduardo, “Objeto, sujeito, inimigo, vovô: um estudo em etnomuseologia comparada 

entre os Mebêngôkre-Kayapó e Baniwa do Brasil”, Boletim do Museu Paraense Emílio 

Goeldi – Ciências Humanas., Belém, 12 (3), 2017, 765-787. 

Silva, Fabiola, “Mito e arqueologia: a interpretação dos Asurini do Xingu sobre os 

vestígios arqueológicos encontrados no parque indígena Kuatinemu – Pará”, Horizonte 

Antropológico, Porto Alegre, 8 (18), 2022, 175-187. 

Simondon, Gilbert, L’Individuation à la lumière des notions de forme et d’information. 

Editions Jérome Million, Grenoble, 2005. 

Soares, Juliana, Discutindo a tradição Aratu: o sítio cerâmico GO-RV-06 e novas 

contribuições. Tese Mastrado, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, 2012, 209. 

Steward, Julien (ed.), Handbook of south american Indians, 3 volumes, Washington: 

Bureau of south American ethnology, bulletin 143, 1948, vol. 3, 271-282. 

Turner, Terence, “Os Mebengokre Kayapó: história e mudança social, de comunidades 

autônomas para a coexistência interétnica”, em Carneiro da Cunha, Manuela, ed., 

História dos índios no Brasil, Cia das Letras, São Paulo, 1992, 311 – 338. 

Urban, Grég. “A história da cultura brasileira segundo as línguas nativas”, em Carneiro da 

Cunha, Manuela, ed., História dos índios no Brasil, Cia das Letras, São Paulo, 1992, 

87-102. 

Vander Velden, Felipe V. “Cacos de espíritos: aproximações entre Arqueologia e 

Antropologia no caso Karitiana em Rondônia”, Amazônica Revista de Antropologia, 

Belém, 10 (1), 2018. 182 – 208. 

Verswijver, Gustaf, “Ciclos nas práticas de nominação Kayapó”. Revista do Museu 

Paulista, São Paulo, 24, 1984, 97-124. 

Vidal, Lux Boelitz. Morte e vida de uma sociedade indígena brasileira: os kayapó–xikrin 

do Rio Catete, Hucitec, São Paulo, 1977. 

Vidal, Lux Boelitz, “O mapeamento simbólico das cores na sociedade indígena Kayapó-

Xikrin do sudoeste do Pará”, en Silva, Aracy Lopes da y Ferreira, Mariana Kawal Leal, 

eds., Antropologia, História e Educação: a questão indígena e a escola, Global, São 

Paulo, 2001, 209-222. 

Viveiros de Castro, Eduardo, Araweté: os Deuses Canibais, Zahar, Rio de Janeiro, 1986. 

Viveiros de Castro, Eduardo, A Inconstância da Alma Selvagem e Outros Ensaios de 

Antropologia, CosacNaify, São Paulo, 2002. 

Viveiros de Castro, Eduardo, Metafísicas canibais, CosacNaify, São Paulo, 2015. 


