
 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

1 
 

 

 

Toxicidad y racismo ambiental. Resistencia mapuche frente al 

Vertedero Boyeco, La Araucanía, Chile (1992-2016)1 

 
mbormar2@upo.es 

Marta Bordons Martínez2 
Universidad Pablo de Olavide 

 
 

 

Resumen 
 

Este trabajo estudia el caso de resistencia y participac ión social de las comunidades mapuc he pertenecie nt e s 

al territorio ancestral de Boyeco frente a la instalación del vertedero homónimo, el cual estaría opera t i v o 

desde el año 1992 hasta 2016. La imposición vertical e inconsulta de este proyect o reperc utió gravement e en 

la salud, cultura, economía y entorno ambiental, con impactos que perduran hasta hoy en las comunida de s . 

Ello dio lugar a diferentes etapas de organización social y comunita ria, así como a la aplicación de estrat egia s 

socio-jurídica s y métodos de protesta para incidir políticamente, gestionar a corto plazo dichos impactos y  

exigir la reparación de los daños causados.  A través de una metodología cualitativa de análisis de prensa y  

document os producidos por las comunidades en resistencia , revisión bibliográf ica y testimonios escritos y  

orales de dirigenc ia s mapuc he, se realiza este acercamient o a Boyeco como ejemplo paradigmátic o de 

territorialidades sacrificadas, pero también de resiliencia  y lucha por la justicia ambiental y territoria l. El 

artículo evidencia cómo las experienc ia s de resistenc ia ante la mercantilizac ión y depredac ión del territ or i o 

y sus habitantes, protagonizadas por las comunidades mapuc he de Boyeco y de otros territorios afec t ados 

por prácticas simila res de racismo ambiental, reforza rían la cohesión comunita ria y las formas propia s de 

organización y protesta , vigentes a día de hoy. 

 

Palabras Clave 
 

Racismo ambiental – Boyeco – Vertederos – Resistenc ia mapuc he – Justicia socioambienta l 

 
1  Este artículo pertenece al dossier del número 22. Este artículo se encuadra en el marco del Proyecto EDGES: Entangling Indigenous 

Knowledges in Universities, financiado por el Programa de Investigación e Innovación de la Unión Europea Horizonte Europa 2022 
y las Marie Sklodowska-Curie Actions (MSCA), con identificador n.º 101130077. 

2  Doctoranda FPU en el programa de doctorado “Historia y Estudios Humanísticos: Europa, América, Arte y Lenguas” en la 
Universidad Pablo de Olavide (UPO). Magíster en Historia de América Latina – Mundos Indígenas (UPO) y egresada del doble grado 
de Traducción, Interpretación y Humanidades (UPO), contratada FPU en el Área de Historia de América Latina. Ha realizado 
estancias de investigación en Halifax (Canadá), Bonn (Alemania), Santiago y Temuco (Chile), Sergipe (Brasil) y La Paz (Bolivia). Las 

líneas de investigación están relacionadas con movimientos sociales e indígenas, ecología política e historia ambiental. Ha 
participado en congresos en España, Noruega, Chile, Brasil y Bolivia. Además, participa como activista por la justicia climática en 
diferentes organizaciones ecologistas nacionales e internacionales. https://orcid.org/0000-0002-3854-018X 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

2 
 

 

 

Toxicity and Environmental Racism: Mapuche Resistance against the 

Boyeco Landfill, La Araucanía, Chile 

 

 
 
 
mbormar2@upo.es 

Marta Bordons Martínez 
Universidad Pablo de Olavide 

 
 
 
 
 

Abstract  
 

This article examines the processes of resistanc e and social participation of Mapuc he communities from the 

ancestral territory of Boyeco in response to the establishment of the Boyeco Landfill (1992 –2016). The 

unilateral and non-c onsultative imposition of the project produced severe and lasting impacts on hea lt h, 

culture, local economies, and the environment. This gave rise to different stages of social and communit y  

organization, as well as the use of socio-lega l strategies and protest methods to exert political influe nc e , 

mitigate immediate impacts, and demand reparation for the damages caused. Through a qualita t iv e 

methodology that includes bibliographic review, the analysis of press, documents produced by the resist i ng 

communit ies and oral and written testimonies from Mapuc he leaders, this researc h approac hes Boyeco as a 

paradigmatic example of sacrificed territorialities, but also of resilienc e and the fight for environmental and 

territorial justice. This paper shows how these experienc es of resistanc e against the commodif ication and 

exploitation of the territory and its inhabitant s —led by Mapuc he communities of Boyeco and other territori e s 

affected by simila r practices of environm enta l racism— have strengt hened community cohesion and their own 

forms of organization and protest , which remain active to this day. 

 
 

 

 

Key Words 
 

Environmental racismo – Boyeco – Landfills – Mapuc he resistanc e – Socio- environmenta l justice   

  

  



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

3 
 

Introducción 

Este artículo examina las diversas formas de organización social y comunitaria 

desplegadas frente a los impactos de la instalación del vertedero de Boyeco en un 

territorio habitado por más de treinta comunidades mapuche, el cual funcionaría 

durante veinticuatro años como el principal depósito de residuos sólidos de la Región 

de La Araucanía, hasta su cierre definitivo en 2016. El objetivo de este artículo es 

analizar cómo la resistencia mapuche contra el vertedero Boyeco se inscribe en el 

marco más amplio de las luchas por la justicia ambiental y territorial, con el propósito 

de contribuir a una comprensión más profunda del racismo ambiental en Chile y 

visibilizar un caso poco estudiado fuera del ámbito local. 

A partir de una estancia de investigación realizada en 2023 en el marco de mi 

investigación doctoral, me fue posible trabajar directamente en terreno con Teresa 

Boroa, werken o vocera de la Mesa Territorial del Lof Boyeco. Esta experiencia me 

permitió conocer de primera mano el territorio de Boyeco, apreciar tanto su valor 

cultural y natural como los graves daños ambientales que aún a día de hoy lo 

atraviesan, así como acceder a distintos documentos que reconstruyen la etapa de 

resistencia y oposición al vertedero.  

Así, la metodología empleada en este trabajo combina distintas fuentes desde 

una perspectiva cualitativa para realizar un abordaje sociohistórico del conflicto 

generado por la instalación de dicho vertedero. Se ha llevado a cabo un análisis de 

fuentes primarias ancladas en las vivencias y perspectivas locales del conflicto, 

incluyendo testimonios orales y escritos de dirigentes mapuche de Boyeco, además 

de documentos generados por las comunidades en resistencia. Destacamos 

especialmente el nütram o conversación sostenida con la dirigente Teresa Boroa, 

quien aporta con su voz una perspectiva situada y profundamente vinculada a la 

memoria comunitaria del conflicto. Las fuentes secundarias incluyeron el análisis de 

prensa regional —en particular del diario El Austral de Temuco— y de bibliografía 

especializada. La utilización de fuentes tanto primarias como secundarias ha 

permitido contrastar y corroborar la información desde diferentes ángulos, así como 

contextualizar el caso de Boyeco en la realidad histórica y cultural de las poblaciones 

mapuche. 

En este marco, el presente artículo se orienta por tres preguntas centrales: ¿de 

qué manera la instalación y operación del Vertedero Boyeco expresa patrones de 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

4 
 

racismo ambiental en Chile?, ¿qué impactos sociales, culturales, económicos, 

espirituales y sanitarios produjo en las comunidades mapuche de Boyeco?, y ¿qué 

estrategias de resistencia y organización desplegaron dichas comunidades? Estas 

preguntas permiten situar el caso en una doble dimensión: como paradigma de 

injusticia socioambiental y, al mismo tiempo, como testimonio de resiliencia. 

  

 Racismo ambiental y comunidades basurizadas 

El concepto de “racismo ambiental” surgió en los Estados Unidos en la década 

de 1980, en el marco de las denuncias sobre el patrón sistemático de localización de 

residuos tóxicos y exposición a riesgos ambientales en áreas predominantemente 

pobladas por comunidades afroestadounidenses, latinas e indígenas.3 Se comprende 

por lo tanto como la distribución desigual de cargas ambientales negativas y 

sustancias tóxicas en base a un sesgo racial y socioeconómico, concentrándose el 

emplazamiento de proyectos contaminantes o ambientalmente agresivos en 

territorios habitados por poblaciones racializadas y de mayor vulnerabilidad social. 

Estas infraestructuras y las externalidades negativas producto de sus actividades se 

concentran en una proporción significativamente mayor en estas zonas y, en el caso 

de Chile, en torno a comunidades indígenas, negando la reproducción de la vida de 

sus pobladores y pobladoras.4 Asimismo, los sectores expuestos a los más altos niveles 

de contaminación son también aquellos que enfrentan mayores barreras para 

acceder a otros bienes y derechos socialmente valorados. Por ello el factor social es 

inseparable del análisis ambiental.5  

En América Latina el término ha tenido múltiples resonancias, adaptándose a 

contextos de colonialismo y articulándose con la historia de despojo y marginalización 

de los pueblos indígenas y poblaciones campesinas.6 En el Chile contemporáneo 

particularmente, el racismo ambiental como forma específica de racismo estructural 

 
3  Joan Martínez Alier, El ecologismo de los pobres. Conflictos ambientales y lenguajes de valoración , Quinta edición (Icaria 

editorial, 2011), 219.  
4  Paola Bolados et al., "Una aproximación decolonial a las Zonas de Sacrificio en Chile", Vibrant 21 (2024): 7. 
5  Matías Meza-Lopehandía, "El racismo ambiental en Chile", Revista de Historia Social y de las Mentalidades I, n.o XI (2007): 

87-103, https://doi.org/10.35588/d65npy69. 
6  En palabras de Martínez Alier, “en América Latina el racismo ambiental podría ser un lenguaje útil para los conflictos 

expresados hasta ahora bajo la bandera de los derechos territoriales indígenas”. (Martínez Alier, El ecologismo de los 
pobres. Conflictos ambientales y lenguajes de valoración , 227.) 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

5 
 

resulta clave para comprender la continuidad de la discriminación histórica hacia los 

pueblos mapuche desde el siglo XIX, como veremos a continuación.7 

En el caso de La Araucanía, por ejemplo, el término fue incorporado en 

pancartas y consignas durante las protestas contra el Vertedero Boyeco, lo cual 

revela una comprensión aguda de los complejos vínculos entre etnia, discriminación, 

pobreza e injusticia, forjada a partir de las vivencias de opresión traspasadas 

generación tras generación.8 Por ello, hablar de racismo ambiental conlleva a su vez 

referirse a su contraparte inseparable: la justicia ambiental como movimiento 

orientado a denunciar y combatir dicho racismo, conectando los problemas 

ambientales con otras dimensiones de inequidad como la racial, la de género y la 

socioeconómica.9  

Respecto a la noción de “comunidades basurizadas”, examinada en el trabajo 

colectivo coordinado por María Fernanda Solíz Torres,10 esta describe aquellos 

espacios donde la acumulación de desechos y la gestión deficiente de residuos han 

transformado territorios completos en vertederos, normalizando la degradación 

ambiental y social. Este concepto se articula con el de “zonas de sacrif icio”, utilizado 

para designar regiones donde el Estado y las empresas concentran actividades 

contaminantes bajo la lógica del “desarrollo”, invisibilizando los costos humanos y 

ambientales o justificándolos por un “bien superior” (como puede ser el crecimiento 

económico del país o el beneficio de ciertos grupos privilegiados).11 Ejemplos 

paradigmáticos son Tocopilla, Mejillones, Huasco, Coronel y Quintero-Puchuncaví, 

regiones donde se emplazaron 27 de las 28 termoeléctricas del país, junto con otras 

industrias contaminantes. Podemos sumar Petorca, afectada por una crisis hídrica 

extrema consecuencia de la agroindustria; o los estragos de la industria acuícola en 

el seno de Reloncaví, región de Los Lagos, y el archipiélago de Chiloé.12 

 
7  Salvador Millaleo Hernández, "Colonialismo, racismo ambiental y pueblo mapuche", Revista Anales, n.o 16 (2019). 
8  En el siguiente reportaje se documenta la presencia de diferentes pancartas durante una de las protestas contra la 

ampliación de la fecha de término del vertedero. Sus lemas, en un guiño a la consigna “NO+” empleada como forma de 
protesta durante la dictadura en Chile, recogen mensajes como: “NO+ racismo ambiental”, “NO+ terrorismo ambiental”,  

“NO+ basura” y “Fuera vertedero de tierras mapuche”. Comunidades mapuche se movilizan por prorrogación del cierre 
a vertedero Boyeco, dirigido por UATV Noticias, 2016, https://www.youtube.com/watch?v=ajG40QPLoyg.  

9  Martínez Alier, El ecologismo de los pobres. Conflictos ambientales y lenguajes de valoración , 219.  
10  María Fernanda Solíz Torres y Coni López Silva, eds., Territorios en sacrificio. Comunidades basurizadas (Universidad 

Andina Simón Bolívar, 2023). 
11  Alejandro Retamal Maldonado et al., "Zonas de sacrificio en Chile, criterios y condiciones de posibilidad: el caso del Seno 

del Reloncaví", Revista Notas Históricas y Geográficas, n.o 26 (2021): 98-102. 
12  Retamal Maldonado et al., "Zonas de sacrificio en Chile, criterios y condiciones de posibilidad: el caso del Seno del 

Reloncaví", 113. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

6 
 

No obstante, es preciso señalar que, lejos de resignarse a ser sacrificadas, la 

mayoría —si no la totalidad— de las comunidades y poblaciones de estas zonas se 

oponen a tales proyectos y a las violencias asociadas, redefiniéndose como “zonas 

de sacrificio en resistencia”. En ambos casos, tanto la noción de “comunidades 

basurizadas” como la de “zonas de sacrificio en resistencia” constituyen categorías 

críticas que denuncian la insustentabilidad de un modelo de desarrollo basado en la 

sobreexplotación y destrucción de los ecosistemas. Vinculadas al concepto de 

racismo ambiental, nos permiten comprender la lógica que llevó a designar el 

territorio de Boyeco como receptor de un daño grave e irreversible como sería el 

vertedero, con consecuencias vigentes a día de hoy en sus ecosistemas, identidades 

y memorias.13 

 

El racismo ambiental en Boyeco y las luchas por la justicia 

El caso del Vertedero Boyeco constituye una ventana privilegiada para revelar 

estas desigualdades de larga data y la persistencia de dinámicas de racismo 

ambiental en Chile, remitiéndonos a un país en época de transición a la democracia, 

en el cual sin embargo los pueblos indígenas continuaban viviendo situaciones de 

marginación, viéndose excluidos de la participación política y los espacios de toma 

de decisiones y sin ser consultados, informados, ni tenidos en cuenta. 

Esta situación de marginación es fruto directo de las dinámicas históricas de 

desposesión territorial y material sufridas por el pueblo mapuche, particularmente a 

partir de la consolidación de las fronteras estatales entre finales del siglo XIX y 

comienzos del XX. En el contexto de la campaña militar conocida como la Ocupación 

de La Araucanía, la población mapuche fue confinada al 5 % del territorio reconocido 

previamente en los parlamentos con la Corona española y la incipiente república 

chilena, viéndose forzosamente desplazados y reducidos en los márgenes del mundo 

rural. El 95 % del territorio usurpado —el de mayor fertilidad y calidad agrícola— quedó 

concentrado en manos de los vencedores de aquella empresa bélica, conformando 

un nuevo mapa en el agro de latifundistas nacionales y extranjeros.14  

 
13  Bolados et al., "Una aproximación decolonial a las Zonas de Sacrificio en Chile", 4-7. 
14  José Bengoa, Historia de un conflicto. El Estado y los mapuches en el siglo XX  (Editorial Planeta Chilena, 1999). Martín 

Correa Cabrera y Eduardo Mella Seguel, El territorio mapuche de Malleco: las razones del illkun  (Observatorio de 
derechos de los pueblos indígenas, 2009). 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

7 
 

La instalación de vertederos en territorios indígenas hunde sus raíces en esta 

trayectoria histórica de expulsión y pérdida de control territorial que proseguiría las 

décadas siguientes a través de usurpaciones de hectáreas mapuche amparadas por 

el Estado y el sistema judicial chileno, mayoritariamente a través de métodos 

fraudulentos. Estas formas de violencia y despojo se vieron justificadas por los discursos 

establecidos por medio de la prensa y las autoridades, en los cuales se retrataba al 

pueblo mapuche como un pueblo de bárbaros, violentos y demás calificativos 

despectivos, legitimando así la ocupación y las matanzas y allanando el terreno para 

la transformación del territorio en una zona sacrificable.15 De esta forma, es 

imprescindible vincular el racismo ambiental hacia las comunidades mapuche con 

estas violencias y discursos históricos que se remontan a la segunda mitad del siglo XIX.   

Lamentablemente, la aprobación de la Ley Indígena y la implementación de 

políticas indigenistas por parte de los gobiernos de la Concertación durante los 90 no 

modificaron sustancialmente esta situación, ya que el Vertedero Boyeco continuó 

operando pese a la resistencia de las comunidades afectadas en una región que, 

particularmente en los años de dictadura, pasaría a considerarse territorio sacrificable 

desde la óptica del sistema neoliberal. Dicho modelo estaría auspiciado por un nuevo 

cuerpo legislativo y carta constitucional (1980), fomentando un modelo de 

exportaciones de materia prima con mínima intervención por parte del Estado que 

propulsaría la industria extractiva de explotación intensiva de los recursos naturales en 

el ámbito forestal, agrícola, minero y pesquero.16 

En este marco de este modelo neoliberal se promulgaría el Decreto Ley N.º 701 

(1974), conocido también como Ley de Fomento Forestal, que incentivaría la 

plantación de monocultivos de las especies exóticas pino radiata y eucaliptus 

mediante exenciones tributarias, subsidios estatales que cubrían hasta el 75 % de los 

costos, licitaciones de bosques fiscales y ventas de tierras estatales a manos 

privadas.17 Asimismo, a través de este decreto el estatus de estos nuevos terrenos 

pasaba a considerarse inexpropiable, lo que participaba en hacer efectivo el proceso 

 
15  Jorge Pinto Rodríguez, La Araucanía, cinco siglos de historia y conflictos no resuelto  (Pehuén Editores, 2020). 
16  Pablo Mariman et al., ¡Allkütunge, wingka! ¡ka kiñechi! Ensayos sobre historia mapuche (Ediciones Comunidad de 

Historia Mapuche, 2019), 286-87; Retamal Maldonado et al., "Zonas de sacrificio en Chile, criterios y condiciones de 
posibilidad: el caso del Seno del Reloncaví", 105. 

17  Decreto Ley 701: Fija régimen legal de los terrenos forestales o preferentemente aptos para la forestación, y establece 

normas de fomento sobre la materia, Legislation No. Decreto 701 (1974).  



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

8 
 

de Contrarreforma Agraria que pondría en marcha la Junta Militar como reacción 

directa a las expropiaciones llevadas a cabo principalmente durante el gobierno de 

Salvador Allende.18  

De esta forma, las numerosas tierras que habían sido recuperadas por las 

comunidades mapuche mediante sus movilizaciones territoriales de finales de los 60 y 

principios de los 70 fueron transferidas o vendidas a muy bajo costo a grandes grupos 

empresariales nacionales y extranjeros, como Angelini (Arauco) y Matte (CMPC-

Forestal Mininco), entre otros, profundizando en la pérdida de control territorial 

indígena. Las plantaciones forestales de estas grandes empresas, que se extenderían 

exponencialmente durante el régimen dictatorial en detrimento del bosque nativo, 

continúan en la actualidad ocupando más de 2 millones de hectáreas en las 

provincias de Arauco y Malleco, y en territorio en recuperación por parte de 

comunidades mapuche.19 

Así, con el amparo de la nueva regulación promulgada en dictadura y 

preservada tras la vuelta a la democracia, en territorio ancestral mapuche se han 

concentrado las mayores plantaciones de monocultivos, junto con la instalación de 

centrales hidroeléctricas, infraestructura para la salmonicultura intensiva, 

megaproyectos viales y basurales. La acumulación de esta agresiones al territorio en 

todas sus dimensiones se han erigido como una de las causas principales de conflicto 

con las comunidades y poblaciones locales en la actualidad, conduciendo a graves 

hechos de violencia.20 El más reciente es la desaparición y asesinato de la defensora 

ambiental mapuche Julia Chuñil Catricura en noviembre de 2024, por la protección 

de 900 hectáreas de bosque nativo de las amenazas de tala del empresario Juan 

Carlos Morstadt Andwandter, presunto culpable. 

Resulta necesario, por tanto, problematizar las consecuencias del auge 

neoextractivista en esta era, caracterizado por la mercantilización de la naturaleza y 

 
18  Decreto Ley 701: Fija régimen legal de los terrenos forestales o preferentemente aptos para la forestación, y establece 

normas de fomento sobre la materia (1974), https://www.bcn.cl/leychile/navegar?idNorma=6294.  

19  Pinto Rodríguez, La Araucanía, cinco siglos de historia y conflictos no resuelto , 115. 

20  Algunos ejemplos de resistencias ante estas agresiones pueden encontrarse en: Retamal Maldonado et al., "Zonas de 
sacrificio en Chile, criterios y condiciones de posibilidad: el caso del Seno del Reloncaví"; Marta Bordons Martínez, 

"Salmones del Atlántico en la isla de Chiloé: lucha de los mapuches williche por la conservación de sus ecosistemas 
únicos en el siglo XXI", Coloquio de Historia Canario-Americana 25, n.o 25 (2022); Camila Pérez Soto y Igna Paz Solís 
Carrillo, Guardianas de la Futawillimapu. Crónicas de lucha contra la intervención eléctrica , Lom Ediciones (2025). 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

9 
 

el choque entre nociones y lenguajes, lo que se evidencia perfectamente en Boyeco: 

en tanto las instituciones estatales y municipales reducían el territorio a un bien de 

mercado, un espacio de disposición de residuos, las comunidades mapuche lo 

concebían como mapu: territorio fuente de vida, de salud, de espiritualidad y de pilar 

de la cultura y la identidad.21 

Como hemos señalado, el racismo ambiental se manifiesta a escala 

continental y, en esta línea, el trabajo recopilatorio de Solíz Torres documenta múltiples 

casos en Ecuador que presentan considerables similitudes con el caso de Boyeco. En 

la mayoría de ellos se realiza una imposición inconsulta del proyecto, se vulnera el 

principio de precaución ante posibles daños graves o irreversibles, así como el 

derecho a un medio ambiente sano, y se realiza una mala gestión del basural llevando 

a la agudización de sus impactos.22 Por lo tanto, no se trata de un caso aislado sino 

profundamente entrelazado con conflictos socioambientales a escala global.  

De hecho, si adaptamos la lente de análisis a una escala aún mayor, el caso 

Boyeco puede comprenderse como una réplica nacional del modelo global de 

gestión de residuos y desechos tóxicos. Este modelo se basa en la llamada regla de 

Lawrence Summers (1992), economista que sostenía que la contaminación debía 

localizarse preferentemente en los países más pobres. Como consecuencia, las tasas 

más elevadas de morbilidad y mortalidad producto del contacto con residuos tóxicos 

y metales pesados se concentran en el Sur Global y en los sectores más empobrecidos 

del Norte global.23 Este patrón implica, en la práctica, una vulneración sistemática de 

derechos humanos, al trasladar de manera intencionada el daño ambiental hacia 

poblaciones históricamente marginadas. 

Por todo ello, la disputa en torno al vertedero de Boyeco revela que las luchas 

ambientales de los pueblos indígenas son, al mismo tiempo, luchas por la justicia 

social, la memoria histórica y la autonomía de los pueblos. En este sentido, se insertan 

plenamente en lo que Martínez Alier ha denominado el “ecologismo de los pobres”, 

un movimiento global de resistencia frente a la injusticia ambiental.24 Este concepto 

remite a las luchas emprendidas por comunidades indígenas, campesinas y populares 

que, lejos de un ecologismo de carácter conservacionista, defienden sus territorios, 

 
21  Elisa Loncon Antileo, Azmapu. Aportes de la filosofía mapuche para el cuidado del lof y la Madre Tierra  (Ariel, 2023). 
22  Solíz Torres y López Silva, Territorios en sacrificio. Comunidades basurizadas. 
23  Martínez Alier, El ecologismo de los pobres. Conflictos ambientales y lenguajes de valoración , 363-64. 
24  Martínez Alier, El ecologismo de los pobres. Conflictos ambientales y lenguajes de valoración . 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

10 
 

culturas y economías frente a la contaminación, el despojo y el extractivismo porque 

su vida depende directamente de ello. 

En suma, los conceptos de racismo ambiental, comunidades basurizadas, 

territorios en sacrificio y ecologismo de los pobres ofrecen un marco analítico que 

permite situar el caso de Boyeco tanto como expresión de las desigualdades 

experimentadas sistemática e históricamente por el pueblo mapuche como, al mismo 

tiempo, parte del entramado global de luchas por la justicia socioambiental. Así, con 

estas herramientas teóricas es posible abordar en la próxima sección el contexto 

histórico y territorial de Boyeco, reconstruyendo las dinámicas sociales, culturales y 

espirituales que definían este espacio antes de la instalación del vertedero, y que 

resultaron profundamente alteradas por su llegada. 

 

Memorias de Boyeco: antes del vertedero 

La toponimia de Boyeco proviene del mapuzungun: ‘foye’ alude al canelo, 

árbol sagrado y medicinal asociado a la presencia del agua y sagrado para el pueblo 

mapuche, y ‘ko’, ‘agua’, que hace referencia a la abundancia de la misma gracias 

a la presencia de los esteros Cuzako, Pelahuen y Tromen. Se trata de un territorio 

ancestral que cobija a más de treinta comunidades mapuche y un eltun (cementerio) 

que data de 300 años. Estas comunidades expresan su profunda vinculación con el 

territorio a través de sus diversos modos de vida, que se extiende mucho más allá del 

plano físico.  

En lo respectivo a las actividades económicas tradicionales, destacan aquellas  

asociadas a la agricultura de cereales, hortalizas y leguminosas, así como a la 

ganadería de ovejas, caballos, cerdos, vacunos y aves, siendo por ello Boyeco un 

importante abastecedor de productos alimentarios a la ciudad de Temuco.25 Estas 

prácticas se sostienen mediante un uso sustentable de los recursos, basado en la 

complementariedad y la armonía con todos los seres, humanos y más que humanos 

(itxofill mogen)26, en consonancia con el principio del küme mogen, el cual puede 

 
25  Equipo de Investigación en Derechos Humanos, Informe de la sociedad civil y comunidades indígenas. Estudio Caso 

Vertedero Boyeco., Informe de investigación referido a las observaciones finales no 22 y 23 del Comité para la Eliminación 

de la Discriminación Racial de Naciones Unidas al Estado de Chile. no. 83 (Universidad de la Frontera, 2013).  
26  Se define como el “reconocimiento de todas las formas de vida humanas y no humanas interdependientes y vinculadas 

que existen en la naturaleza”, destacando la importancia de las interconexiones que mantienen estas especies para 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

11 
 

definirse como un modelo de vida que propone “vivir en armonía y reciprocidad en 

la sociedad y con la naturaleza (…) sin explotación de los seres humanos ni 

explotación de la diversidad de seres de la Madre Tierra”. 27 

En este marco ontológico, los cuerpos de agua, los menoko o humedales, las 

vertientes y los espacios ceremoniales son lugares fundamentales para la salud física, 

espiritual y colectiva de las comunidades. En estos espacios se concentran los lawen, 

hierbas y plantas medicinales en cuyo conocimiento y uso se fundamente la medicina 

mapuche, y que también -como señalan diferentes mujeres dirigentes de Boyeco- son 

cruciales para ejercer el “autocuidado y autonomía de los propios cuerpos como de 

los demás integrantes de su familia.”28 En un entorno degradado no pueden existir 

lawen, ni tampoco podrá darse la presencia de gen mapu kupälme, espíritus 

protectores y dueños del territorio que, en la ontología mapuche, forman parte del 

itxofill mogen y habitan y resguardan distintos lugares – como ríos, bosques, cerros, 

cuevas, etc.-, cumpliendo funciones de protección y cuidado del equilibrio ecológico 

y espiritual del territorio.29  

En el plano social, destacan dinámicas comunitarias como el mingako 

(consistente en la realización colectiva de labores de siembra, cosecha o 

construcción de ruka (casas), que culmina en una celebración organizada por los 

anfitriones), las cuales constituyen un pilar clave de la vida social. Se suman el trafkintu 

(intercambio de semillas y especias) y el misawün (compartir alimentos), que también 

refuerzan el sentido de la reciprocidad en la comunidad.30 Según narra un miembro 

de la comunidad: 

“Todo estaba como en un control armónico, porque nos visitábamos para allá, 

para acá. O sea toda la gente estaba como se dice en la cultura mapuche 

en küme mogen, que significa el equilibrio. (…) Entonces había un mutuo 

compartir, los mingacos, las cosechas, uno se juntaba, el kellun, que significa 

 
poder mantener los equilibrios ecosistémicos. Loncon Antileo, Azmapu. Aportes de la filosofía mapuche para el cuidado 

del lof y la Madre Tierra, 62. 
27  Loncon Antileo, Azmapu. Aportes de la filosofía mapuche para el cuidado del lof y la Madre Tierra , 62. 
28  Las autoras de esta compilación de 155 lawen del territorio de Boyeco señalan en el prólogo que recuperar el 

conocimiento y las prácticas tradicionales de salud son “parte de la recuperación de la autonomía de un pueblo/nación 
originaria y del saber y autocuidado de las mujeres”. Angélica Catrileo Gaete et al., Yafulukeaiñ Taiñ Kalül Ka Ñi Wallontu 
Mapu, ed. Corporación We Mogen Boyeko (Temuko, 2023). 

29  Loncon Antileo, Azmapu. Aportes de la filosofía mapuche para el cuidado del lof y la Madre Tierra , 79-80. 
30  Paula Floody y Felipe Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco  

(Perspectiva Humana, 2018), 7. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

12 
 

para nosotros el ayudarnos mutuamente, termina la cosecha aquí y vamos 

allá, y vamos rotando, luego se celebra la cosecha.”31 

 

El componente espiritual también se manifestaría mediante ceremonias y 

rogativas como el nguillatun y el we tripantu o Año Nuevo mapuche, que se celebran 

en espacios rituales (nguillatue) y en cuerpos de agua sagrados como son los menoko 

(humedales), esteros, pampas, o pequeñas lagunas, también ligados al territorio. 

Asimismo, el palin (juego ceremonial y deportivo) se celebra en un espacio concreto 

denominado paliwe, mientras que los eluwün (funerales) se desarrollan en torno al 

eltun o cementerio mapuche, lo que preserva la continuidad espiritual y territorial de 

la comunidad generación a generación, así como el sentido de pertenencia al 

lugar.32 Es decir, las prácticas rituales y espirituales se encuentran estrechamente 

vinculadas a espacios concretos y simbólicamente significativos del territorio 

ancestral, lejos de poder desarrollarse en espacios arbitrarios sin conexión alguna con 

el territorio.  

Toda esta riqueza de prácticas entretejía la cotidianidad de vecinos y vecinas 

de Boyeco, como comparte emotivamente Teresa Boroa: 

“Estábamos en una ruka natural donde yo nací y todo… Era feliz. Nunca jamás 

hablábamos de basura, nunca jamás. Todos los pájaros, todo el mundo vivía 

como en una… en una tranquilidad, digamos. Y no se preocupaba de la agua 

que está contaminada, de que el perro se va a comer los pollos. Nada de esas 

cosas. Entonces fue tan lindo la instancia en ese año que yo nací (…) a pesar 

de vivir ya en una tierra dividida, pero era colectiva.”33 

 

Por todo ello, desde la perspectiva mapuche el territorio nunca se concibe 

como un mero espacio físico susceptible de apropiación o uso instrumental, sino como 

este entramado vivo del que depende el equilibrio de la vida comunitaria. Desde esta 

perspectiva, la resistencia mapuche frente a actividades extractivas y contaminantes 

–tales como la minería, los monocultivos, los proyectos hidroeléctricos o la instalación 

 
31  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco . 
32  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco , 7. 
33  Teresa Boroa Huenuqueo, 13 de noviembre de 2023. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

13 
 

de basurales, como es el caso-, no se limita únicamente a defender la biodiversidad 

en términos ecológicos o la subsistencia en términos económicos, sino que también 

defenderán la riqueza espiritual y energética inherente al territorio, que a su vez 

sostiene la salud de la comunidad. Además, como señala Elisa Loncon, esta riqueza 

no es propiedad del ser humano ni tiene un origen antropocéntrico, en tanto forma 

parte de la Madre Tierra y debe ser respetada. 34 

 

El Vertedero Boyeco 

El Vertedero Boyeco constituye uno de los diecinueve vertederos de la Región 

de La Araucanía emplazados en territorios indígenas, y responsables de profundos 

impactos sociales, culturales, económicos y ambientales para las poblaciones de 

dichos territorios.35 Estas instalaciones, además de contribuir a agravar las condiciones 

de pobreza y vulnerabilidad que ya están presentes en las comunidades mapuche, 

han limitado de manera sistemática su acceso a los recursos naturales y al control 

efectivo de su territorio, afectando a su autonomía, su soberanía alimentaria y su 

medicina, entre otras.36 

 

 
34  Loncon Antileo, Azmapu. Aportes de la filosofía mapuche para el cuidado del lof y la Madre Tierra , 79-80. 
35  Existen 29 depósitos de basura en la Región de La Araucanía en total, siendo el 69’02 % de los desechos producidos 

mensualmente los que acaban depositándose en vertederos en territorio indígena. ( Alfredo Seguel et al., Basurales en 

comunidades mapuche: un conflicto latente en la Región de La Araucanía  (Observatorio Latinoamericano de Conflictos 
Ambientales (OLCA), 2003). 

36  Seguel et al., Basurales en comunidades mapuche: un conflicto latente en la Región de La Araucanía . 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

14 
 

1. Área de influencia del Vertedero Boyeco (marcado en rojo) en las comunidades mapuche aledañas. 37 

Su instalación se enmarca en la crisis provocada por el colapso del vertedero 

de Pichi Quepe, cuya deficiente gestión derivó en la contaminación de las aguas del 

río Quepe, la emisión de gases tóxicos y la proliferación de vectores de transmisión de 

enfermedades, como ratones, perros y moscas, además de la presencia de personas 

dedicadas a comercializar con los materiales desechados (recicladores informales). 

En este contexto, el 19 de enero de 1990 se adquirió un predio de 30 hectáreas 

perteneciente a René Isler Classen, colono de la zona, con el objetivo de emplazar allí 

el nuevo vertedero.38 El terreno se ubicaba sobre el nacimiento de napas de agua 

que alimentaban los esteros e incluía el menoko principal del territorio, así como un el 

espacio ceremonial para la celebración de nguillatun. Además, se encontraba a solo 

400 metros de la escuela local. La decisión fue adoptada de manera unilateral por la 

administración pública en el período de transición democrática, sin ningún tipo de 

consulta a las comunidades pese a su influencia directa en las mismas. 

 

 

El vertedero inició su funcionamiento el 21 de diciembre de 1992, recibiendo 

diariamente unas 180 toneladas de desechos sólidos, cifra que posteriormente 

aumentaría a 250 y llegaría a alcanzar las 500 toneladas diarias. El procedimiento 

debía consistir en cubrir los residuos con capas de tierra, lo que se presentó bajo la 

 
37  Macarena Sepúlveda Tapia, "Desigualdades y conflicto socio-ecológico en comunidades mapuche de La Araucanía; El 

caso del vertedero Boyeco" (Tesis de Grado, Universidad Academia de Humanismo Cristiano, 2017), 66. 
38  El predio pertenecía anteriormente a la comunidad Juana Tropa. (Comunidad Juan Marihual, Boyeco Alto, "Carta abierta 

a los participantes del IV Encuentro Científico sobre el Medio Ambiente", 1992.) 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

15 
 

denominación de “relleno sanitario”, e incluso se proyectó la plantación de un bosque 

de eucaliptos sobre las capas de basura al cabo de nueve años de operación. La 

misma prensa apoyaría la imagen de “vertedero modelo” que las autoridades de la 

administración se esforzaban por imponer para vencer la reticencia de los y las 

vecinas. Como aseguraban en El Diario Austral con fecha del 22 de enero de 1990:  

“Los vecinos no tienen por qué estar preocupados frente a la instalación del 

vertedero en el camino a Chol Chol, ya que éste será tratado con todas las 

normas legales vigentes, impidiendo así que sea un foco de problemas 

sanitarios (…) La Municipalidad hará un trabajo de procesamiento de la 

basura, lo que técnicamente se conoce como relleno sanitario. Lo anterior 

significa que la basura nunca va a estar a flor de tierra, sino que siempre estará 

cubierta (…) lo que impiden que haya basuras expuestas con el consiguiente 

problema de moscas, insectos o roedores. (…) Estará ubicado en un espacio 

abierto, que impedirá que los vecinos experimentes malos olores.”39 

 

Con el tiempo, la superficie inicial del vertedero prácticamente se duplicó, 

alcanzando las 57,5 hectáreas, y pasó a recibir residuos provenientes de al menos seis 

localidades: Temuco, Padre Las Casas, Galvarino, Lautaro, Perquenco y Vilcún. 

Asimismo, y de manera paralela, se multiplicaron los microbasurales clandestinos en 

los alrededores. 

En los primeros diez años de funcionamiento, estos procesos generarían una 

acumulación progresiva de impactos ambientales, sanitarios y sociales, que 

marcarían la vida cotidiana de las comunidades circundantes y darían lugar a las 

primeras formas de resistencia organizada, como veremos más adelante. 

 

Impactos 

Transformación del paisaje, estigmatización y pérdida cultural  

La instalación del vertedero produjo un cambio drástico en el paisaje local, 

transformándose lo que anteriormente era un terreno destino a la siembra y el cultivo 

 
39  "Nuevo vertedero no debe causar preocupación", El Diario Austral (Temuco) 22 de enero de 1990. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

16 
 

en montículos de desechos y escombros, acompañados de la aparición de olores 

fétidos, bandadas de jotes y otros animales. A ello se sumaría la contaminación 

acústica derivada del constante tránsito y operación de más de cuarenta camiones 

diarios y de la maquinaria pesada del vertedero.40  

Asimismo, las comunidades mapuche circundantes comenzaron a 

experimentar procesos de estigmatización vinculados a la asociación de la población 

y sus productos agrícolas o ganaderos con el vertedero y la basura, lo que afectó 

gravemente su comercialización y sustento económico, convirtiéndose en una zona 

marginalizada.41 Al mismo tiempo, se produjo una pérdida cultural y espiritual 

significativa debido al acceso restringido a lugares de significación cultural y a sus 

lawen, afectadas también por la contaminación de los esteros y del menoko. El 

siguiente testimonio de un miembro de la comunidad ilustra este impacto: 

“Yo conozco una experiencia de una machi que se tuvo que ir de un lugar 

porque sus aguas estaban insalubres, por lo tanto ella ya no podía hacer su 

ejercicio espiritual por tener esa alteración, porque eso es tremendamente 

impactante, muy dañino y es una pérdida espiritual del lof, de la comunidad, 

al no tener su machi y tener que irse a otro lugar, eso nunca debería suceder y 

eso es una aberración.”42 

 

Problemas ambientales y sanitarios 

El agua, como elemento vivo central y cotidiano para las comunidades de 

Boyeco, se convirtió prontamente en el principal riesgo para la población. Esto se 

debía a la exposición directa de la basura y la filtración de líquidos percolados 

(lixiviados) del vertedero a los nacimientos de agua que alimentaban los esteros, 

principalmente el Tromen.43 Así, tras la instalación y puesta en funcionamiento del 

vertedero, los vecinos y vecinas comenzaron a advertir cambios en el olor, sabor, 

textura y color del agua, que posteriormente sería catalogada como no apta para el 

 
40  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco , 20-21. 
41  Seguel et al., Basurales en comunidades mapuche: un conflicto latente en la Región de La Araucanía . 
42  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco , 24. 
43  Seguel et al., Basurales en comunidades mapuche: un conflicto latente en la Región de La Araucanía , 13.   



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

17 
 

consumo humano ni animal. Boroa describe con las siguientes palabras la 

contaminación de los pozos: 

“De repente llegó un olor así como… salió cuando fui a buscar agua, me 

acuerdo, salió un olor asqueroso. Y yo decía: ‘Oye, pero ¿por qué tiene este 

olor?’. Era porque había llegado como la veta del vertedero a través de las 

venas, porque los pozos, la tierra tiene venas, venas así como tengo venas aquí 

(señalándose los brazos).”44 

 

Esto obligó a las familias a depender del suministro irregular de camiones aljibe, 

que al principio llegaban solo en verano y en períodos de sequía, y más tarde con 

una frecuencia aproximada de cada quince días o incluso mensual.45 Una década 

después del cierre del vertedero, la mayoría de familias siguen sin acceso a una red 

domiciliaria de agua potable. 

La contaminación ambiental también se manifestaría en la calidad del aire, 

debido a la emisión constante de olores y gases tóxicos, especialmente durante los 

meses de calor. Esto generaría un deterioro sostenido de la salud de la población, 

reportándose como síntomas principales los dolores de cabeza y problemas 

respiratorios, que afectaban de manera particular a las 208 familias mapuche que 

vivían en el primer anillo de impacto, a menos de 150 metros del vertedero.46 

Estos efectos solo comenzaron a ser reconocidos oficialmente en los años 

finales de la operación. Según datos de 2013 del Centro de Salud Docente Asistencial 

de Boyeco, instalado en el sector en 2010: 

“Se observa que las enfermedades respiratorias son el mayor problema de 

salud en todos los grupos etarios de esta población, probablemente debido a 

la constante presencia de humo derivada de la quema de residuos en el 

vertedero y del gas que emana constantemente de él. Los resultados 

 
44  Boroa Huenuqueo, entrevista. 
45  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco , 21.  
46  Equipo de Investigación en Derechos Humanos, Informe de la sociedad civil y comunidades indígenas. Estudio Caso 

Vertedero Boyeco. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

18 
 

encontrados en problemas respiratorios crónicos representan el doble de la 

prevalencia encontrada en el resto del país.”47 

 

Recordemos no obstante que este informe se publicaría tan solo tres años antes 

del cierre del vertedero, que llevaría en funcionamiento entonces 21 años, 

provocando esta clase de efectos perjudiciales los cuales, sin embargo, eran negados 

o invalidados por las autoridades, quienes no habitan los espacios afectados.48 De 

igual forma, las denuncias de la población respecto a la contaminación del agua 

debido al vertedero fueron ignoradas hasta la publicación de un informe del Servicio 

de Medio Ambiente en 2016. Esta invisibilización y negación de un sufrimiento 

ambiental cotidiano y experimentado física y psicológicamente por la población 

circundante al vertedero es, sin duda, otra forma de violencia contra dichas 

comunidades.49 

A la agudización de los problemas sanitarios se le añade la amenaza por “el 

déficit y la situación de peligro de extinción en que se encuentran algunos lawen”.50 

El acceso a los lawen, tradicionalmente colectivo y practicado sobre todo por mujeres 

para prevenir enfermedades y malestares, se ha visto afectado a lo largo de los siglos 

por la progresiva reducción del territorio mapuche y la respuesta militarizada a los 

esfuerzos de las comunidades por recuperar dicha tierra, así como por la pérdida de 

biodiversidad y la contaminación de napas, ríos y suelos producto de las nuevas 

industrias forestales, pesqueras, agroalimentarias… y, por supuesto, de la instalación y 

mala gestión de los vertederos. Por ello, el impacto de los modelos extractivistas y 

contaminantes en la salud comunitaria resulta también una forma de racismo 

ambiental, pues limita el acceso a los recursos medicinales, erosiona las prácticas 

sanitarias tradicionales y debilita la espiritualidad mapuche, afectando además la 

relación de equilibrio con la biodiversidad, el itrofill mogen.51  

 
47  Equipo de Investigación en Derechos Humanos, Informe de la sociedad civil y comunidades indígenas. Estudio Caso 

Vertedero Boyeco. 
48  Como ilustra este testimonio de un miembro de la comunidad: “El olor se metía adentro de la casa y uno despertaba con 

el olor a vertedero, porque era en el fondo un olor a descomposición, pero también a gas y eso nos provocaba mucho 

dolor de cabeza.”  (Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero 
Boyeco, 25.) 

49  Mayarí Castillo, "Pueblo mapuche y sufrimiento ambiental en el caso de Boyeco. La dimensión socioecológica de la 

desigualdad en Chile contemporáneo", Revista Antropologías del Sur 5, n.o 9 (2018): 37. 
50  Catrileo Gaete et al., Yafulukeaiñ Taiñ Kalül Ka Ñi Wallontu Mapu. 
51  Catrileo Gaete et al., Yafulukeaiñ Taiñ Kalül Ka Ñi Wallontu Mapu. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

19 
 

A todo esto, se suma la aparición de plagas y vectores de patógenos: moscas, 

roedores, aves de rapiña, jaurías de perros, los propios humanos… elevando la 

posibilidad de contraer infecciones como hepatitis y sarna, entre otras.52 Esto será 

especialmente preocupante en el caso de la niñez, las principales víctimas de estos 

brotes infecciones, los cuales verán sus derechos fundamentales vulnerados al tener 

que convivir y asistir a clase a escasos metros del vertedero. 

 

Impactos económicos y sociales 

Como ya se ha mencionado, la asociación con el vertedero afectaría 

directamente la comercialización de los productos agrícolas y ganaderos que 

anteriormente abastecían otras municipalidades y urbes. A esta situación se suma la 

proliferación de perros ferales introducidos desde la ciudad, lo que derivó en ataques 

al ganado y mermaría así una de las principales fuentes de subsistencia de las 

comunidades. Esta situación empujó a numerosas familias al éxodo rural en busca de 

alternativas laborales en la ciudad o a la reconversión laboral hacia la recolección y 

reciclaje de residuos.53 Todo ello conduce al desarraigo territorial y a la devaluación 

del valor patrimonial y simbólica del territorio. 

Con las siguientes palabras lamentaba la dirigente Teresa Boroa, vocera de la 

Mesa Territorial por Boyeco, los efectos del vertedero: 

“Y la población urbana empezó a venir a dejar sus perros, sus gatos, todo lo 

que le sobraba de la ciudad se lo tiraba a Boyeco. (…) Y que aparte de eso, 

llegaron gente que no pertenecían al territorio sino que venían de la ciudad y 

gente recolectora, que el mapuche empezó a cambiar su forma de vida.”54 

 

 
52  “[El] perfil de acumulación epidemiológica en los usuarios se expresa en la  superposición de enfermedades 

infecciosas.” (Equipo de Investigación en Derechos Humanos, Informe de la sociedad civil y comunidades indígenas. 

Estudio Caso Vertedero Boyeco.) 
53   Testimonio de Jessica Antinao, vecina de Boyeco: “El vertedero está en nuestras comunidades. Ellos llegaron. Entonces 

con esto nosotros no seguimos en la agricultura. A nosotros nos pusieron esto aquí y ahora nosotros vivimos de esto. ” 

(Recicladores de Boyeco piden a municipalidad ser reubicados para seguir trabajando , dirigido por UfroMedios, 2017, 
https://www.youtube.com/watch?v=gW9h7H2Epys.) 

54  Boroa Huenuqueo, entrevista. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

20 
 

La alta presencia de recicladores o recolectores informales —hasta 200 

personas registradas diariamente en listas de ingreso y salida por la administración del 

vertedero— también introdujo tensiones sociales, derivadas de la llegada de personas 

externas y de nuevas formas de violencia, delincuencia y tráfico de drogas, así como 

disputas por los mismos desechos comercializables, lo que fracturaba el clima de 

confianza y tranquilidad en la comunidad.55  

 

Prórrogas y postergaciones del cierre 

A Trascurridos los diez años de funcionamiento del vertedero y una vez 

alcanzada la fecha que inicialmente se había establecido como el año de cierre, 

2002, la vida útil del vertedero fue prorrogada por diez años adicionales. Durante ese 

período se perpetuaron los incumplimientos en materia de una adecuada gestión y 

de la incorporación de las mejoras tecnológicas prometidas, situación que generó 

constantes movilizaciones y una mayor presión social por parte de las comunidades 

afectadas, como se analizará en el próximo apartado. 

En 2009 las autoridades locales anunciaron nuevamente el cierre definitivo en 

un plazo de cinco años; sin embargo, lejos de cumplirse, en 2014 la Municipalidad de 

Temuco suscribió un acuerdo con la Municipalidad de Lautaro para trasladar también 

los residuos de esta comuna a Boyeco, ampliando aún más su carga y sus efectos. 

Ante las reiteradas denuncias, la Superintendencia de Medio Ambiente abrió 

finalmente un expediente de fiscalización e inspección ambiental, que culminó con 

la detección de nueve incumplimientos ambientales de carácter altamente grave. 

Como consecuencia, la Municipalidad fue sancionada económicamente y se 

ordenó el cierre definitivo del vertedero, a más tardar en 2016.56 

 

Cronología de la resistencia  

Como se ha señalado anteriormente, el rechazo y oposición a las 

intervenciones que causan daño al entorno ambiental, pero que también son una 

amenaza para el sustento económico y la identidad cultural y social de una 

 
55  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco , 22. 
56  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco , 38. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

21 
 

población, constituye tanto una lucha ambiental como una defensa de la vida 

humana. Estas luchas parten del reconocimiento de un derecho anterior sobre los 

bienes comunes, un derecho que se extingue.57  En este caso, el derecho a vivir en un 

medio ambiente libre de contaminación, de tener acceso a agua y aire limpio, y a 

sus espacios naturales sagrados y ceremoniales. Ante esa vulneración de derechos, 

siempre habrá una reacción, que en Boyeco se manifestará a través de una serie de 

acciones que incluirán los esfuerzos de interlocución con el Estado, la lucha por la vía 

judicial, las movilizaciones sociales y de protesta, y la internacionalización y 

construcción de redes de apoyo y solidaridad. 

Ya en 1990 se manifestaban las inquietudes ciudadanas frente al proyecto de 

instalación del vertedero de Boyeco. En esta etapa inicial se sucederán intentos de 

incidencia institucional mediante cartas y peticiones dirigidas a las autoridades, con 

la expectativa que el Estado rectifique. También se recurrirá a la prensa local, para 

dar a conocer la situación y expresar su rechazo.58  

En la misma línea, el Grupo de Transferencia Tecnológica de Freire advirtió 

sobre los efectos negativos que el vertedero tendría en la producción agrícola y 

ganadera, afectando de manera directa la capacidad productiva y económica de 

Boyeco. Como ya se ha mencionado, frente a estas preocupaciones, las autoridades 

aseguraban que el vertedero sería un “modelo” en Chile y Sudamérica, dotado de 

tecnología avanzada y altos estándares de higiene, promesas que pronto quedarían 

incumplidas. 

Al no lograr resultados por los canales institucionales, en 1992 las comunidades 

presentaron un recurso de protección ante la Corte de Apelaciones, que sin embargo 

sería rechazado. Posteriormente apelarían a la Corte Suprema de Justicia, que 

también denegó el recurso, pese al respaldo de organizaciones mapuche, de la 

ciudadanía y de manifestaciones públicas. En este contexto las diferentes 

comunidades redactan una carta abierta para el IV Encuentro Científico de Medio 

Ambiente, realizado en Valdivia el 31 de mayo de 1992, publicada en la revista 

 
57  Martínez Alier, El ecologismo de los pobres. Conflictos ambientales y lenguajes de valoración , 262. 
58  Un ejemplo es la siguiente carta al director publicada el 26 de enero de ese año en el Diario Austral, la cual expresaba: 

“Los vecinos del camino a Chol-Chol están preocupados por la instalación del vertedero municipal en este sector. Es lógico 

que así sea, a nadie le gustaría vivir cerca de un basural por todo lo que ello implica. Aún están a tiempo de conversar y 
buscar en conjunto la mejor solución para ambas partes. La que lleve tranquilidad a los vecinos, no destruya la Ecología, 
ni la tierra productiva”. "Cartas al Director", El Diario Austral, 26 de enero de 1990. 

 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

22 
 

Caballo de Proa y cedida para su digitalización por la dirigente Teresa Boroa, en la 

cual dan a conocer su situación esperando encontrar apoyo en los y las asistentes: 

“Los Mapuches hemos sido siempre atropellados y marginados social y 

económicamente. Además hemos sido mirados en menos culturalmente, 

tratándonos de ignorantes, paganos, y no civilizados. Sin embargo en nuestra 

cultura siempre ha habido profundo conocimiento sobre la naturaleza y 

respeto por la Madre Tierra. Esto lo aprendimos de nuestros antepasados a 

través de la transmisión hecha de generación en generación. Ahora nos 

enteramos que todos estos conocimientos se llaman Ecología y que felizmente 

existen hermanos Huincas (no indígenas) que también se preocupan por el 

futuro de la tierra que es también nuestro futuro.”59 

 

El texto funcionó como un manifiesto que anticipaba con claridad impactos 

que, como quedó demostrado, acabaron afectando gravemente a las 

comunidades en los años posteriores a la instalación del vertedero, y donde se hará 

especial hincapié en el daño a la infancia:  

“(…) no contamos con elementos básicos de sanidad como son agua potable 

y alcantarillado. Esto se refleja luego en los altos grados de mortalidad infantil, 

TBC, enfermedades infecciosas contagiosas y otras. (…) las basuras atraerán a 

las moscas, ratas, perros vagos, cerdos, jotes, etc., cuales luego transmitirán 

enfermedades a las personas y en especial a los niños (…) Los camiones con 

basura pasarían al lado del colegio, al cual asisten 115 niños del sector, de estos 

aproximadamente 70 cruzan diariamente el predio donde se construiría el 

basural para llegar a clases.”60 

 

Tras informar detalladamente de las consecuencias que traería el proyecto en 

diferentes ámbitos, señalarán que han conformado una comisión con representantes 

de las comunidades afectadas para impedir la construcción por la vía legal pero que, 

 
59  Comunidad Juan Marihual, "Carta abierta a los participantes del IV Encuentro Científico sobre el Medio Ambiente ". 
60  Comunidad Juan Marihual, "Carta abierta a los participantes del IV Encuentro Científico sobre el Medio Ambiente ". 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

23 
 

ante la resolución desfavorable de aquellos trámites, se ven obligados a apelar a la 

movilización social y al apoyo de diversos sectores. A ello suman lo siguiente: 

“Aunque estamos conscientes que el problema de la basura tiene que 

resolverse de algún modo, no queremos que esto se haga a costa de ninguna 

comunidad Mapuche, ya que la gente del campo es la que menos basura 

produce (…) Es más nos atreveríamos también a aconsejar que se busquen las 

formas de educar a la gente de la ciudad para que produzcan menos basura 

y para que se haga cargo de ella.”61 

 

Este último pasaje resulta particularmente significativo, pues pone en evidencia 

la desigualdad estructural entre el campo y la ciudad en lo respectivo a la producción 

y gestión de residuos. Este apunte coincide con las líneas críticas de la ecología 

política que consideran el metabolismo urbano no solo como un flujo físico de materia 

y energía, sino como una expresión de relaciones de poder, injusticias ambientales y 

apropiaciones territoriales, ya que mientras las urbes extraen recursos naturales y 

consumen productos cultivados en la ruralidad, lo único que devuelven a los territorios 

campesinos son sus desechos.62 

Tras la instalación del vertedero, y en el marco de la promulgación de la Ley 

Indígena 19.253 (1993) y la creación de la Corporación Nacional de Desarrollo 

Indígena (1994), las comunidades iniciaron procesos de constitución de personerías 

jurídicas, acudieron a instancias de diálogo e intensificaron las acciones de protesta, 

mediante manifestaciones públicas y tomas de caminos. En este contexto elaboraron 

un Plan de Desarrollo Integral que buscaba garantizar derechos sociales básicos 

como agua, vivienda, salud y educación, logrando en 1999 la instalación del 

suministro eléctrico en el sector.63 

No obstante, en el año 2000 se produjo un hecho particularmente dramático: 

el fallecimiento de Aquiles Rodrigo Epul Huitraqueo, un niño de cuatro años, a causa 

de una enfermedad infecciosa asociada al vertedero, confirmando los peores miedos 

de la población. Este acontecimiento reactivó la movilización de las comunidades, 

 
61  Comunidad Juan Marihual, "Carta abierta a los participantes del IV Encuentro Científico sobre el Medio Ambiente ". 
62  Joshua Newell y Joshua Cousins, "The boundaries of urban metabolism: towards a political-industrial ecology", Progress 

in Human Geography 39, n.o 6 (2014), https://doi.org/10.1177/0309132514558442. 
63  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco , 28. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

24 
 

que presentaron un nuevo recurso de protección, nuevamente rechazado por los 

tribunales. Ante la ineficacia de las instancias judiciales, se reivindicó con mayor fuerza 

el cierre definitivo del vertedero argumentando el grave daño ambiental y 

patrimonial, y calificando la situación de “insostenible”.64 

La protesta trascendió a Boyeco y se amplió con la adhesión de otras 

comunidades mapuche afectadas por vertederos en sus territorios, como Ankue y 

Kilako, ubicadas en Gorbea y Purén. A ello se sumaron asociaciones como la 

Agrupación Mapuche Konapewman, conformándose en 2001 una mesa de trabajo 

entra las comunidades y diversas instituciones públicas, junto con equipos 

profesionales para asesoramiento. Esto conduciría a una serie de visitas técnicas y 

solicitudes de estudios de impacto de la contaminación de agua, trabajo coordinado 

por la CONAMA (Comisión Nacional del Medio Ambiente) quien, no obstante, jamás 

puso en conocimiento público el documento resultante. Por el contrario, el Estudio de 

Impacto Ambiental para la renovación del contrato del Vertedero Boyeco por diez 

años adicionales fue aprobado por esta comisión, lo que fue denunciado por las 

comunidades afectadas por los basurales como un atropello y llevó a la ruptura de la 

mesa de trabajo.65 Asimismo, el alcalde de Temuco, René Saffirio, se negaba a recibir 

a las comunidades, quienes tras intentar entrevistarse con él sin éxito acabaron 

buscando apoyo internacional, logrando que el caso del vertedero Boyeco fuera 

expuesto en el Foro Permanente sobre Cuestiones Indígenas de Naciones Unidas en 

2002. Los esfuerzos de ampliar la resonancia de sus demandas, proyectándolas hacia 

audiencias nacionales e internacionales que puedan visibilizar la injusticia y otorgar 

legitimidad a su resistencia, los llevaría a consolidar alianzas con organizaciones como 

la Red de Acción por los Derechos Ambientales, la Red por la Defensa de los Territorios 

de la Araucanía y el colectivo de comunicación Mapuexpress. También se verían 

apoyados por organizaciones e instituciones en Francia, Canadá, Holanda, Suiza, 

Suecia, entre otros.66  

En los años cercanos a la nueva fecha de cierre del vertedero se consolidó una 

articulación mayor a través de la creación de la Mesa Territorial Lof Boyeco, que 

reunió a treinta comunidades en conjunto con la Corporación We Mogen. Las 

comunidades continuaron presentando recursos de protección y demandas contra 

 
64  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco , 29. 
65  Seguel et al., Basurales en comunidades mapuche: un conflicto latente en la Región de La Araucanía , 11.  
66  Seguel et al., Basurales en comunidades mapuche: un conflicto latente en la Región de La Araucanía , 61. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

25 
 

los municipios, al mismo tiempo que realizaban acciones orientadas tanto al cierre del 

vertedero como a la obtención de medidas de mitigación. Paralelamente, impulsaron 

la elaboración de un nuevo Plan de Desarrollo Integral que contemplara una 

reparación para la región que incluyese lo social, lo económico, lo ambiental y lo 

cultural. No obstante, a las instancias de reunión convocadas para discutir este plan 

acudieron únicamente representantes de las autoridades regionales y municipales, 

mientras intendentes y alcaldes se ausentaban, reflejando el escaso compromiso 

institucional con la resolución del conflicto. 

Finalmente, el 17 de diciembre de 2016 se realizó el cierre del vertedero de 

Boyeco, tras veinticuatro años de funcionamiento. Las comunidades afectadas se 

juntaron en una jornada que incluyó un llellipun (rogativa) y un misawün (comida 

colectiva), así como intervenciones culturales y representaciones artísticas orientadas 

a conmemorar el hito y, al mismo tiempo, a pedir disculpas a la naturaleza por el daño 

ocasionado, como relata uno de los dirigentes involucrados:   

“Llegó la fecha, nos organizamos. Nos juntamos frente al vertedero, en la 

mañana se hizo una rogativa con todas las machis del sector, donde se puso 

que por fin se terminaba toda esa basura y pidiéndole disculpas a la 

naturaleza, al entorno por todo el daño que se hizo, en realidad; aquí no solo 

se nos hizo daño a nosotros como personas, se le hizo daño a la naturaleza que 

gracias a ella nosotros sobrevivimos, entonces se creó un inmenso daño, no se 

tomó conciencia (…) Todos somos seres vivos, somos una complementación, 

nos ayudamos unos con otros.”67 

 

Asimismo, la dirigente Teresa Boroa recalca la importancia de recordar a 

aquellos que ya fallecieron, pero que estuvieron luchando “cuando nos tomamos los 

caminos, hicimos resistencia frente a esto (…) [Recordar] a los kuifikeche, a los líderes 

anteriores a uno que estuvieron en la lucha contra este vertedero, contra este basural. 

Y que soñaron que alguna vez esto podía terminar.”68 

En conjunto, estas estrategias legales, de protesta social, internalización y 

articulación comunitaria muestran que la resistencia frente al Vertedero Boyeco 

 
67  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco , 44. 
68  Boroa Huenuqueo, entrevista. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

26 
 

constituyó un proceso sostenido de defensa territorial, cultural y espiritual, donde las 

comunidades mapuche lograron transformar un escenario de sacrificio en un espacio 

de lucha colectiva donde la vida se resiste a desaparecer. 

 

Conclusiones 

El Vertedero Boyeco se suma a la larga lista de agresiones extractivistas y 

contaminantes impuestas en tierra indígena que se extienden por el globo, develando 

el racismo que permea las principales decisiones detrás de los proyectos extractivistas 

y contaminantes. La instalación de un basural en pleno territorio mapuche, sin 

consulta previa, libre ni informada, reproduce una lógica histórica y transnacional de 

despojo y marginalización en la que los territorios indígenas son sistemáticamente 

considerados espacios sacrificables. Además, en lo referente al pueblo mapuche y 

como ya hemos mencionado, este patrón se inscribe a su vez en la larga trayectoria 

de desposesión territorial iniciada con la Ocupación militar de La Araucanía desde 

finales del siglo XIX y profundizada por las políticas neoliberales del siglo XX, 

especialmente durante los años de dictadura cívico-militar, que han precarizado las 

condiciones de vida de las comunidades y debilitado sus derechos colectivos.69 

Podemos afirmar tras el estudio que Boyeco encaja en la noción de 

comunidad basurizada y sacrificada a las masivas cantidades de desechos que, años 

después del cierre del vertedero, continúan en la zona, pues a fecha de 2025 no ha 

habido aún un cierre técnico adecuado ni una reparación integral.70 Difícilmente 

puede representarse más claramente que con montañas de basura el fracaso de un 

sistema que enferma los cuerpos, causa sufrimiento mental y daños psicosociales 

derivados de la experiencia de vivir en un contexto tóxico, rompe el tejido social y 

degrada la naturaleza. Un sistema en el cual ciertos territorios y sus habitantes deben 

ser sacrificados en pos de que otros sigan creciendo. Un sistema que no problematiza 

 
69  Karen Alfaro Monsalve, "Acumulación por desposesión en Chile: el caso del Complejo Forestal y Maderero Panguipulli 

en el Sur de Chile (1973-1990)", Historia 396, n.o 2 (2016): 231. 
70  Un cierre técnico, con cobertura del vertedero, captación parcial de gases y revegetación superficial puede atenuar 

ciertos efectos visibles, pero no elimina la contaminación de napas, esteros y suelos ya degradados ni reparan las 

pérdidas culturales y espirituales vinculadas al territorio. En contextos como el de Boyeco este procedimiento opera más 
bien como un eufemismo administrativo, que clausura la entrada de nuevos residuos pero no resuelve los daños 
acumulados en el territorio ni la exposición prolongada de las comunidades a contaminantes. En este sentido, el cierre  

reproduce la lógica del sacrificio ambiental: se termina formalmente un ciclo de desechos, pero se perpetúa la injusticia 
hacia las poblaciones afectadas, que continúan habitando un espacio marcado por la toxicidad y la marginalidad si no 
existe una verdadera reparación ni gestión del daño producido. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

27 
 

el origen de la basura ni le pone límite, sino que concibe la generación ilimitada de 

desechos como un efecto inevitable del “progreso”, sin cuestionar los ciclos 

extractivistas insaciables, el hiperproductivismo tóxico, ni las inequidades obscenas en 

la distribución y consumo de bienes comunes, recursos básicos ni energía. No 

obstante, las comunidades en resistencia sí los cuestionan.  

Históricamente, los pueblos indígenas han preservado sus mecanismos de 

lucha frente a las múltiples formas de opresión y agresión contra el territorio y sus 

propios derechos, problematizando las dinámicas de mercantilización de la 

naturaleza y planteando alternativas para un mundo más equilibrado y justo en 

consonancia con los principios del küme mogen. Al mismo tiempo, no han dejado de 

adaptar e innovar en sus estrategias de acción, articulándose con otros agentes 

sociales y acogiéndose a sus derechos tanto en tribunas nacionales como 

internacionales.71 

En el caso de Boyeco, las décadas de lucha contra la instalación y 

permanencia del vertedero se tradujeron en un fortalecimiento de la cohesión 

comunitaria y de las formas de organización social que han perdurado hasta la 

actualidad. La Mesa Territorial Lof Boyeco sigue siendo el principal espacio de 

articulación de las comunidades, desde donde se impulsa la reivindicación del Plan 

de Desarrollo Integral y de reparación para hacer frente a los daños heredados del 

basural. En este proceso el liderazgo de referentes como Teresa Boroa y Angélica 

Catrileo ha sido fundamental para mantener la visibilidad pública del conflicto y 

proyectar sus demandas más allá del ámbito local. En relación con ellas, resulta 

ilustrativo el testimonio de un miembro de la comunidad: “Hay que destacar a las 

lamngen, a las mujeres, porque la mayor parte de esta agrupación la componen 

mujeres y creo que a ellas, como que hay que sacarse el sombrero” .72 Este 

reconocimiento pone de relieve el papel central que han tenido y continúan teniendo 

las mujeres mapuche en la defensa de la identidad, la tierra y la vida comunitaria, lo 

que nuevamente demostraron en el caso del Vertedero Boyeco.73  

Por último, en el escenario actual de crisis climática y ecosocial a escala 

mundial, es más impostergable que nunca el recalcar que los mismos pueblos 

 
71  Solíz Torres y López Silva, Territorios en sacrificio. Comunidades basurizadas, 258.  
72  Floody y Smith, Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, operación y cierre del Vertedero Boyeco , 44. 
73  Lola Gutiérrez León y Claudia López Pardo, eds., Desplegando nuestro hacer político. Territorio, luchas y feminismos.  

(Territorio Feminista, 2019). 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

28 
 

indígenas que se ven afectados por la exclusión social y la destrucción ambiental de 

sus territorios, son al mismo tiempo los y las principales defensoras de la biodiversidad 

y el equilibrio ecosistémico. En ese sentido Boyeco, además de revelarnos las injusticias 

del presente, nos interpela a repensar las formas de vivir que queremos construir de 

cara al futuro, advirtiéndonos de lo que pasará una vez nos quedemos sin territorios 

sacrificables donde esconder la basura que producimos. 

En suma, Boyeco es una herida abierta que nos recuerda que la justicia 

ambiental no puede alcanzarse sin justicia territorial, histórica y social. Pero, sobre 

todo, es un ejemplo de resistencia comunitaria para construir futuros más justos, más 

igualitarios y más amables. Donde el agua de los esteros corra limpia de nuevo, y 

broten con fuerza y canción los lawen y las semillas. 

 

Fecha de recepción: 30/09/2025 

Aceptado para publicación: 12/01/2026  



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

29 
 

Referencias Bibliográficas 

Alfaro Monsalve, Karen. “Acumulación por desposesión en Chile: el caso del Complejo 

Forestal y Maderero Panguipulli en el Sur de Chile (1973-1990)”. Historia 396, n.o 2 

(2016): 229-55. 

Bengoa, José. Historia de un conflicto. El Estado y los mapuches en el siglo XX. Editorial 

Planeta Chilena, 1999. 

Bolados, Paola, Luis Espinoza, y Alexander Panez. “Una aproximación decolonial a las 

Zonas de Sacrificio en Chile”. Vibrant 21 (2024). 

Bordons Martínez, Marta. “Salmones del Atlántico en la isla de Chiloé: lucha de los 

mapuches williche por la conservación de sus ecosistemas únicos en el siglo XXI”. 

Coloquio de Historia Canario-Americana 25, n.o 25 (2022). 

Castillo, Mayarí. “Pueblo mapuche y sufrimiento ambiental en el caso de Boyeco. La 

dimensión socioecológica de la desigualdad en Chile contemporáneo”. Revista 

Antropologías del Sur 5, n.o 9 (2018): 29-43. 

Catrileo Gaete, Angélica, Teresa Boroa Huenuqueo, Margarita Catrileo Martin, Ana 

Tragolaf Ancalaf, y Ximena Mercado Catriñir. Yafulukeaiñ Taiñ Kalül Ka Ñi Wallontu 

Mapu. Editado por Corporación We Mogen Boyeko. Temuko, 2023. 

Correa Cabrera, Martín, y Eduardo Mella Seguel. El territorio mapuche de Malleco: las 

razones del illkun. Observatorio de derechos de los pueblos indígenas, 2009. 

Decreto Ley 701: Fija régimen legal de los terrenos forestales o preferentemente aptos para 

la forestación, y establece normas de fomento sobre la materia (1974). 

https://www.bcn.cl/leychile/navegar?idNorma=6294. 

Decreto Ley 701: Fija régimen legal de los terrenos forestales o preferentemente aptos para 

la forestación, y establece normas de fomento sobre la materia, Legislation No. Decreto 

701 (1974). 

El Diario Austral. “Cartas al Director”. 26 de enero de 1990. 

El Diario Austral. “Nuevo vertedero no debe causar preocupación”. 22 de enero de 1990. 

Equipo de Investigación en Derechos Humanos. Informe de la sociedad civil y comunidades 

indígenas. Estudio Caso Vertedero Boyeco. Informe de investigación referido a las 

observaciones finales no 22 y 23 del Comité para la Eliminación de la Discriminación 

Racial de Naciones Unidas al Estado de Chile. No. 83. Universidad de la Frontera, 2013. 

Floody, Paula, y Felipe Smith. Boyeco. Síntesis histórica del proceso de instalación, 

operación y cierre del Vertedero Boyeco. Perspectiva Humana, 2018. 

Gutiérrez León, Lola, y Claudia López Pardo, eds. Desplegando nuestro hacer político. 

Territorio, luchas y feminismos. Territorio Feminista, 2019. 

Loncon Antileo, Elisa. Azmapu. Aportes de la filosofía mapuche para el cuidado del lof y 

la Madre Tierra. Ariel, 2023. 



 

Americanía. Revista de Estudios Latinoamericanos. Nueva Época (Sevilla), n. 23, p. 1 - 30, enero-junio, 2026 

 

30 
 

Mariman, Pablo, Fabiana Nahuelquier, José Millalen, Margarita Calfio, y Rodrigo Levil. 

¡Allkütunge, wingka! ¡ka kiñechi! Ensayos sobre historia mapuche. Ediciones 

Comunidad de Historia Mapuche, 2019. 

Martínez Alier, Joan. El ecologismo de los pobres. Conflictos ambientales y lenguajes de 

valoración. Quinta edición. Icaria editorial, 2011. 

Meza-Lopehandía, Matías. “El racismo ambiental en Chile”. Revista de Historia Social y 

de las Mentalidades I, n.o XI (2007): 87-103. https://doi.org/10.35588/d65npy69. 

Millaleo Hernández, Salvador. “Colonialismo, racismo ambiental y pueblo mapuche”. 

Revista Anales, n.o 16 (2019). 

Newell, Joshua, y Joshua Cousins. “The boundaries of urban metabolism: towards a 

political-industrial ecology”. Progress in Human Geography 39, n.o 6 (2014): 1-27. 

https://doi.org/10.1177/0309132514558442. 

Pérez Soto, Camila, y Igna Paz Solís Carrillo. Guardianas de la Futawillimapu. Crónicas 

de lucha contra la intervención eléctrica. Lom Ediciones. 2025. 

Pinto Rodríguez, Jorge. La Araucanía, cinco siglos de historia y conflictos no resuelto. 

Pehuén Editores, 2020. 

Retamal Maldonado, Alejandro, Pedro Enrique Villasana López, Felipe Vergara Lasnibat, 

Juan Mansilla Sepúlveda, y Germán Moreno Leiva. “Zonas de sacrificio en Chile, 

criterios y condiciones de posibilidad: el caso del Seno del Reloncaví”. Revista Notas 

Históricas y Geográficas, n.o 26 (2021): 95-143. 

Seguel, Alfredo, Agrupación Mapuche de Temuko-Konapeweman, y Coordinación de 

familias y comunidades mapuche por la erradicación de basurales. Basurales en 

comunidades mapuche: un conflicto latente en la Región de La Araucanía. Observatorio 

Latinoamericano de Conflictos Ambientales (OLCA), 2003. 

Sepúlveda Tapia, Macarena. “Desigualdades y conflicto socio-ecológico en comunidades 

mapuche de La Araucanía; El caso del vertedero Boyeco”. Tesis de Grado, Universidad 

Academia de Humanismo Cristiano, 2017. 

Solíz Torres, María Fernanda, y Coni López Silva, eds. Territorios en sacrificio. 

Comunidades basurizadas. Universidad Andina Simón Bolívar, 2023. 

UATV Noticias, dir. Comunidades mapuche se movilizan por prorrogación del cierre a 

vertedero Boyeco. 2016. https://www.youtube.com/watch?v=ajG40QPLoyg. 

UfroMedios, dir. Recicladores de Boyeco piden a municipalidad ser reubicados para seguir 

trabajando. 2017. https://www.youtube.com/watch?v=gW9h7H2Epys. 

 


